## **STHAVIRĀVALĪCARITA**

OR

## **PARIŚISTAPARVAN**

BEING AN APPENDIX OF THE TRIŞAŞTI-ŚALĀKĀPURUŞACARITA

BY HEMACANDRA

EDITED BY

HERMANN JACOBI, Ph.D., formerly Professor of Sanskrit in the University of Bonn.

SECOND EDITION.

PRINTED AT THE BAPTIST MISSION PRESS.
PUBLISHED BY THE ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

CALCUTTA.

#### INTRODUCTION.

The Sthavirāvalīcarita, i.e., the Lives of the Jaina Patriarchs, by Hemacandra is, as its other and more frequently used title Parisiṣta Parvan indicates, the Appendix or continuation of the same author's great work in ten parvans, containing about 34,000 ślokas, on the Hagiology of the Jainas, the Triṣaṣti-śalākāpuruṣacarita. The sixty-three śalākāpuruṣas are the great personages, divine or human, who, according to the belief of the Jainas, have, since the present order of things, risen in the history of the world, and directed or influenced its course; they comprise the twenty-four Tīrthakaras or prophets, the twelve Cakravartins or universal monarchs, the nine Vāsudevas, the nine Baladevas, and the nine Prativāsudevas.

Both Svetāmbaras and Digambaras have written works on the history of those 63 mahāpuruṣas down to the Nirvāṇa of the last Tīrthakara Mahāvīra. Only two authors, both Svetāmbaras, have continued the history of the Jaina Church beyond that point, and have added an account of the patriarchs who came after Mahāvīra, viz. (1) Hemacandra in the Pariśiṣṭa Parvan, and (2) Bhadreśvara in the last part of the Kathāvalī, a huge work in Prakrit prose, an account of which will be given in the sequel.

The Sthavirāvalīcarita is a legendary history of the patriarchs from Jambū down to Vajrasena, i.e., a series of historical legends about them, arranged in chronological order. Here two questions may be raised, (1) which were the sources that furnished Hemacandra with the materials for his narrative; (2) can the historical foundation of the legendary history of the patriarchs be established on independent evidence?

1.

THE SOURCES OF THE STHAVIRAVALICARITA.

What I have to say on this head, I almost entirely owe to my friend Prof. E. Leumann who has a thorough knowledge

of the Legendary Literature of the Svetāmbaras. He had already contributed the account of the sources of the Sthavirāvalīcarita in the Preface of the first edition, and has kindly revised and augmented his contributions for the second edition. I avail myself of this opportunity to give expression to my sincere gratitude for his untiring assistance.

Before entering on the detailed analysis of the Sthavirā-valīcarita, I premise a brief survey of the literary works on which it is based.

Religious teachers were wont to enliven their sermons, and to illustrate their doctrines, by apologues and legends. When reduced to writing such tales gave rise to what may be called the Kathanaka-Literature, part of which formed the stories of the patriarchs and other famous persons, believed to have contributed to the development of the church after Mahāvīra's Nirvāna. These stories are scarcely ever alluded to in the Sūtra itself, but frequently in the Niryukti belonging to it. There are ten Sūtras to which Bhadrabāhu, a late namesake of the sixth patriarch, has written Niryuktis, i.e., systematical expositions of the subject of the Sūtra to which they belong. The Niryuktis frequently mention the stories in question, but as a rule offer but a mere summary or a few details of them, while the teacher is supposed to be well acquainted with them. A more detailed account of the stories is contained in the Prakrit commentaries on the Sūtras and Niryuktis, called Cūrnis, and a still further developed account of the same in the Tīkās which explain the Niryuktis and freely make use of the text of the Curnis. Hemacandra has laid under contribution chiefly Haribhadra's Tīkā on the Āvaśyaka Sūtra, and, in a less degree, that on the Daśavaikālika Sūtra by the same author.—Somewhat different is the literary aspect in the Niśītha-, Kalpa-, Vyavahāra-, and Viśesāvaśyaka-Sūtras. To these Sūtras also belong Cūrnis, which, however, are very voluminous works, written in gathas, and shorter Bhāsyas by individual authors. Leaving the last named works out of account, it can be said that there are practically four

layers of the Kathānaka Literature: (1) Sūtras, (2) Niryuktis, (3) Cūrnis, (4) Ṭikās. It should, however, be mentioned that between Nos. 2 and 3 there has taken place some kind of intermixture. The subject is too complex to be explained here. The reader is, therefore, referred to the original papers of Prof. Leumann in Z.D.M.G., XLVI, p. 586-592; "Die Āvaśyaka Erzählungen" in Abhandlungen Z.K.D.M., 1897; and of Prof. Weber in Sacred Literature of the Jainas, p. 127.—

The dates within which the Kathānaka Literature has been developed, can be fixed almost with certitude. For the beginning of that period is marked by the Niryuktis, and the end by Haribhadra's Tīkā.

The author of the Niryuktis Bhadrabāhu is identified by the Jainas with the patriarch of that name who died 170 A.V.1 There can be no doubt that they are mistaken. For the account of the seven schisms (ninhaga) in the Avasyaka Niryukti VIII 56-100 must have been written between 584 and 609 of the Vira Era. These are the dates of the 7th and 8th schisms, of which only the former is mentioned in the Nirvukti.<sup>2</sup> It is, therefore, certain that the Nirvukti was composed before the 8th schism 609 A.V. The dates 584 and 609 A.V. correspond to 57 and 82 A.D. on assuming the traditional date of the Nirvana 527 B.C., or to 117 and 142 A.D. if the corrected date of the Nirvana 477 B.C. is adopted. The rise of the Kathanaka Literature, therefore, may be placed about the end of the first century A.D. Its end is indicated by the time of Haribhadra who lived about 750 A.D. For Haribhadra wrote Tikās on the Āvasyaka and other Sūtras and Niryuktis; and the Tīkās form, as stated above, the fourth and last layer of the Kathanaka Literature.

Besides the Cūrnis and Tīkās Hemacandra drew upon the Vasudevahindi,3 a huge work in Prakrit prose

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Parisista Parvana, IX, 112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leumann, "Die alten Berichte von den Schismen," Indische Studien, vol. XVII, p. 91 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The first part of this work has been edited by Caturavijaya and Punyavijaya in the Śrī-Ātmā-nanda-Jainagrantharatnamālā in 1930.

about Vasudeva, Kṛṣṇa, etc. As Prof. Leumann informs me, the Cūrṇi on Āvaśy. VIII 161, 3 mentions the Vasudevahiṇḍi as its source of the story of Prasannacandra and Valkalacīrin. The date of the Vasudevahiṇḍi is not known. At any rate it cannot be later than the sixth century A.D., if we allow an interval of no more than a century between it and the Cūrnis, and as much between them and Haribhadra.

I now proceed to reproduce, in tabular form, Prof. Leumann's analysis of the contents of the Parisista Parvan with reference to the sources drawn upon by Hemacandra, whose narrative in the first three sargas is modelled on the extensive introduction of the Vasudevahiṇḍī; of the 13 stories of the latter (indicated in the synoptic table by Roman numbers) some are reproduced by Hemacandra. In the remaining part of his work he took the materials for it from several works of the Kathānaka Literature as stated in the Synoptic Table.

#### SYNOPTIC TABLE

of the sources of the Parisista Parvan.

Paris. P. I 46-89. (Prasannacandra): Vasudevahindi X.

I 90-258. (Valkalacīrin): Vasud, XI. (both stories in Āvasyaka Cūrņi VIII 161, 3 and Āvasyaka X 80.

I 286-469. (Vidyunmālin): Vasud. XII.

I 267-285, 470-473. (Anādṛta): Vasud. XIII.

II 1-165. (Jambūsvāmivivāha). H's much enlarged narrative is based on parts of the introduction of Vasud.

II 166-190. (Prabhavacaurāgama): Vasud.

II 191–222. (1. Madhubindupuruṣakathā): Vasud. IV.

224-311. (2. Kuberadattakathā): Vasud. VI.

<sup>1</sup> Parisista Parvan, I, 46-258.

- 315–354. (3. Maheśvaradattakathā): Vasud. VIII.
- 720-745. (11. Śilājaṭuvānarakatha): Vasud. III.
- III 214-275. (19. Lalitāngakathā): Vasud. V.
  - V 1-107. (Prabhavadevatva, Śayyambhavacarita): Daśavaikālikaniryukti (14f. and 438f.), and Haribhadra's Tīkā on it.
- VI 5-21. (Bhadrabāhuśiṣyacatuṣṭayavṛttānta): Uttarādhyayaṇa kathānaka II 7.
- VI 22-41. (Pāṭaliputrapraveśa, beginning): Āvaśyaka Kathānaka XVII 19, 27.
- VI 42–183. (Annikāputrakathā): Āv. Kath. XVII 11, 28.
- VI 184-230. (Pāṭaliputrapraveśa, end, Udāyimāra-kakathā): Āv. Kath. XVII, 11, 29.
- VI 231-251. (Nandarājyalābha): Āv. Kath. XVII 11, 30.
- VII 1-137. (Kalpakâmatya): Āv. Kath. XVII 11, 31.
- VIII 1-108. (Śakatālamaraṇa, Sthūlabhadradīkṣā): Āv. Kath. XVII 11, 32.
- VIII 109-168. (Sthūlabhadravratacaryā): Āv. Kath. XVII 11. 33.
- VIII 170-192. (Sthūlabhadravratacaryā, concluded): Āv. Kath. XVII 11, 34, and Āv. IX 58, 11. See note 2.
- VIII 194-376. (Cāṇakya Candraguptakathā): Cūrṇi and Tīkā on Āv. Niry. IX 64, 38. VIII 149, 2.
- VIII 377-414, 415-435, 436-445, 446-469; IX 1-13, 14-54. Of these seven stories many details can be traced in the Āvaśyaka-, Uttarādhyayna and other Kathānakas.
- IX 14-54. (Asokasrīkuņālakathā, Sampratijanmarājyaprāpti): Cūrņi and Bhāsya of Kalpa- and Nisītha Sūtras.
- IX 55-76. (Sthūlabhadrapūrvagrahaņa): Āv. Kath. XVII 11, 35.

IX 77-110. (Bhadrabāhusvargagamana): Āv. Kath. XVII 11, 36.

X 1-35. (Dhanadevakathā).

XI 1-22: Āv. Kath.

XI 23-38, 55-82. (Sampratirājacarita): Cūrņi and Bhāṣya of Brhet-Kalpa and Niśītha-Sūtras.

XI 39-54. From the same source.

XI 83–102. ", ", ",

XI 103–123. " " "

XI 124-126. (Āryamahāgirisvargagamana): Āv. Kath.

XI 128-177. (Avantisukumālanalinīgulmagamana):
Av. Kath.

XII 1-68. 100-388. XIII 1-200: Āv. Kath. VIII 41-49.

XII 69-99. Av. Kath. IX 48.

The preceding table shows, at a glance, that the substance of Hemacandra's Sthavirāvalīcarita is almost entirely derived from old sources. ¹ Of some stories, however, the original version has not yet been found, e.g., of the tales 4, 8-10, 12-17 in cantos II and III; Prof. Leumann is of opinion that the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hemacandra twice inserts seven tales, II 355-718, and III 1-212, from other sources than Vasudevahindi. Of these tales Nos. 5, 6, 7, 18 can be traced to the Avasyaka Tradition.

Dr. L. Alsdorf has made the legend of Sthūlabhadra the subject of a special study in his book, der Kumārapālapratibodha, Hamburg 1928, p. 21 ff. (Alt-und Neu-Indische Studien herauusgegeben vom Seminar für Kultur und Geschichte Indiens an der Hamburgischen Universität. No. 2).

तांचे सा चहुतुहा तं साझं परमन्नेण पिडलाभेद, तं च सव्यं परमहं शाइद (192), तांचे सो साझ भणद " सा भन्नं पचल्काच (193), चाइं वद्रसामिणा भणिर्छं 'जदा तुमं स्वयस्मुनिष्मन्नं भिर्कं लिभिडिसि, तर्जं पार चेव सुभिरकं सिवस्मूद' ति (195), तांचे पव्यद्रसाच " तांचे सा धरिया विया (196), दर्जं य तिह्वसं चेव वाडणेडिं तंडला खाणीया (197), तांचे पिडक्कार्जं जार्जं. एवं सो वि ताव जीविर्जं, सो साझ तत्येव विर्जं (198). सुभिरकं जायँ (199), ताणि य सावयाणि तस्म साझस्म खंतिर पव्यद्याणि (201). तर्जं वद्रसामिस्म पर्जंपयं जायं (202).

१ प्रतीकार Desikosa 6, 19. २ प्रपीनिक-शिष्यसंतानः।

report of Jambū's ordination in III 276-292, and of his instruction by Sudharman in IV 1-61 has freely been invented by Hemacandra, this may also be true with regard to some minor details and the matter of single verses. But, on the whole, his narrative is a faithful representation of the originals, and may be compared with them almost verse by verse. In illustration hereof I reproduce, in the footnote on the previous page, Prof. Leumann's comparison of the text of the Āvasyaka Kathānaka with Parisiṣṭa Parvan XIII 190-203.

The idea of constructing a continuous history of the patriarchs by combining the Kathānakas about them was probably suggested by the Cūrni of the Āvaśyaka itself. For the Kathānakas related in Āv. VIII 41–49 present one complete period, viz., that of Vajra, Āryarakṣita, Phalgurakṣita, and Vajrasena, the subject of Sthavirāvalīcarita XII and XIII. Following up this precedent the next step was no doubt to collect and put together the Kathānakas of the remaining periods from Jambū down to Vajra. The collection of the materials for the whole history of the patriarchates was achieved, probably for the first time, by Bhadreśvara.

#### On Bhadreśvara's Kahāvalī.

I have already stated in the beginning of the Introduction that Bhadreśvara's Kahāvalī relates, like Hemacandra's Trisaṣtiśalākapuruṣacarita, the history of the 63 mahāpuruṣas, and that its continuation is something like the Pariśiṣṭa Parvan of Hemacandra. But Bhadreśvara's pariśiṣṭa parvan, if I may call it so, goes beyond what is contained in Hemacandra's work; it includes also the lives of a number of famous teachers (known afterwards as Yugapradhānas) from Kālaka down to Haribhadra (Bhayaviraha).

The only MS. of the Kahāvalī which has come to light is written on 302 palm-leaves, and was finished in Samvat 139 (the last cipher is broken off). It is very nicely written, but is faulty to such a degree that it is frequently impossible to make out the meaning of the context. The last 64 leaves contain

the parisista parvan, a rotograph of which I owe to the kindness of Mr. K. P. Mody of Ahmedabad. At the end of the text occurs the following couple of gāthās:

भिषयार्थं य कहार्यं रिसहाइजिणाण वीरचरिमाणं। तित्तस्यकहार्वि समं भवविरहो जाव स्तरि ति॥ इय पटमपरिच्छेर्यं तेवीससहस्तिष्यं सम्बद्धसर्यं। विरमइ कहावजीर भद्देसरस्तरिविरइष्यो॥

The scribe adds: इति कदावली.. (पुख?)कस्य दितीयखंडं समाप्तं। संवत्परे १२८.—

Our MS. contains only the first pariccheda as stated in the second gāthā; the second pariccheda dealt perhaps like the Prabhāvakacarita, with later Yugapradhānas.

There are two Bhadreśvara-sūris in Peterson's Index of Authors in the 4th Report. The first in the list is probably the author of the Kahāvalī, in the 2nd half of the 12th century of the Saṃvat Era.

The Sthavirāvalicarita and that part of the Kahāvalī which covers the same ground relate, in the main, the same historical legends based on the same original sources. For Bhadreśvara's tales are, as a rule, but a more elegant version of the Kathānakas contained in the Cūrnis and Ṭīkās. But there is some difference regarding the composition of either work which deserves notice.

- 1. Bhadreśvara does not borrow from the Vasudevahindi, wherefore there is, in the Kahāvalī, nothing to correspond with the first three sargas of the Parišiṣṭa Parvan, except a few lines about Gautama and Jambū, and an account of Prabhava and Śayyambhava's conversion.
- 2. He inserts the report of the schisms from Āvaśyaka Kathānakas, of schisms 3-6 after Kalpaka, and of 7, 8 in the story of Āryarakṣita.
- 3. After the story of Śayyambhava and Maṇaka he adds the story of Maṇiprabha from Āv. Kath. IV. Maṇiprabha is the great grandson of Caṇḍapradyota and grandson of Pālaka, kings of Avanti; he happens to become king of Kauśāmbī while his brother Avantisena was ruler of Avanti. After this

story comes an account of the violent death of King Kūnika, who is there stated to have been a contemporary of Maniprabha's grandfather Pālaka, whereby the chronology of Magadha is brought into connexion with that of Mālava.— Then follows the story of Annikāputra, cp. Pariśiṣṭa Parvan VI 43–174.

4. Bhadreśvara inserts, after the story of the four disciples of Bhadrabāhu, the Vīrasuha-Sarassaī-kahā a tale of great length. Sarasvati, a clever brahmin girl, married Amaraguru, and, together with him, was ordained by Yaśobhadra. She accompanied Bhadrabāhu in his pilgrimage. Some miraculous doings of the latter are mentioned, but nothing that adds to our knowledge of his 'life'. Hemacandra, therefore, was perfectly justified in omitting from his work the story of Sarasvatī.

Bhadreśvara's work has few literary merits. It is scarcely more than a collection of disconnected materials for the history of the Śvetāmbara church, culled from the ample Literature of Cūrṇis and Tīkās. The Kahāvalī compares unfavourably with the Sthavirāvalīcarita by Hemacandra which reads like a connected history of the patriarchate from Jambū down to Vajrasena, told in fluent Sanskrit verses and spirited Kāvya style. No wonder that it superseded the older work to such a degree that for a long time the Kahāvalī seemed to be lost, till but lately one single Manuscript was brought to light.

2.

#### INDEPENDENT TESTIMONY.

#### The Theravalis.

Though the stories of the patriarchs whose sources have been traced in the preceding part, are, on the face of it, incredible legends, still they may contain some grains of historical truth. There can be little doubt about the historical character of the patriarchs of whom those stories are told, and of the order of their succession. For both points are

borne out by the ancient Therāvalis of the Śvetāmbaras which it will now be our task to examine more closely.

There are two classes of Therāvalīs, (1) that of the Nandī and Āvaśyaka Sūtras, (2) those of the Kalpasūtra (Sthavirāvali). They are in perfect agreement down to Mahāgiri and Suhastin, the pair of patriarchs in the eighth generation after Mahāvīra. At that point the succession diverges in two lines, one starts from Mahāgiri, the other from Suhastin; the first is recorded in Nandī and Āvaśyaka Sūtras, the second in the Kalpasūtra. Both lines are of course entirely independent of each other, and have no member in common 1. Almost all theras who figure in the ancient Kathānakas belong to the line of Suhastin. As far as I am aware there is but one legend related of a member of the Mahāgiri-line, viz., Mangu, see Abhidhānarājendra Koṣa, s.v. Mangu.

Before we proceed in our inquiry, we must consider the denotation of the term there in the Theravalis which has changed in the course of the time.—It is stated in the beginning of the Sthavirāvalī of the Kalpasūtra that Mahāvīra had 11 ganadharas who administered 9 ganas. The ganadharas left no successors with exception of Sudharman whose gana therefore eventually comprised the whole Jaina Church. He became the highest authority of the whole Church, as it were its pope. At his death, 20 A.V. he left the pontificate to his disciple Jambū (died 64 A.V.). And thus the supreme dignity and power in the Jaina Church devolved from teacher to disciple for seven generations. The first seven members of the Theravalis are, therefore, ganadhara's after the fashion of Sudharman when gana and Church had become identical. But, as stated above, in the eighth generation Mahagiri and Suhastin jointly ruled the Church, and from either originated a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An apparent exception are the four theras Dhamma, Bhaddagutta, Vaira, and Rakkhiya who belong to the Suhastin-line, but in the Nandī Sūtra 31. 32 are included in the Mahāgiri-line. However, the verses in question are an interpolation as Prof. Leumann has proved, see Z.D.M.G., vol. XXXVII, p. 498.

separate line of successors. Here then ends the pretended unity of the Śvetāmbara Church as an ecclesiastical institution; each branch was governed by authorities of their own. Their list in the Therāvalī consists of distinct parts which do not possess the same degree of trustworthiness. And the members of the Mahāgiri-line are perhaps no more than Yugapradhānas like those described in the Prabhāvakacarita. The famous teachers after Vajrasena from Kālaka down to Haribhadra whose lives have been included in the Kahāvalī, are, as said above, decidedly Yugapradhānas and have no claim to be regarded as patriarchs even in a restricted sense of the term.

After this digression we shall now inquire into the line of Suhastin. The Kalpasūtra gives two redactions of the list, (1) a short one (samkhittavāyanā) and (2) a detailed one vittharavāyanā). Both lists begin with the 5th patriarch Yaśobhadra and are in perfect agreement down to the 13th patriarch Vajra and his disciple Vajrasena 1. For the reader's convenience I subjoin the list of those patriarchates.

V. Yaśobhadra.

VI. Bhadrabāhu and Sambhūtavijaya.

VII. Sthūlabhadra.

VIII. Mahāgiri and Suhastin.

IX. Susthita-Supratibuddha

X. Indradinna.

XI. Dinna.

XII. Simhagiri.

XIII. Vajra.

In the shorter redaction nothing but the names of the patriarchs and their gotras are given, while the detailed redaction also enumerates the disciples of each patriarch, and mentions, in their proper places, the ganas,  $\delta \tilde{a}kh \tilde{a}s$ , and kulas originated by them. These details are presumably based on a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In the short concluding part of the lists there is some disagreement and confusion which, however, need not detain us, as we are concerned here with their main part only.

faithful tradition. The historical character of at least some of them has been established by a brilliant discovery of G. Bühler 1. He succeeded in identifying the names of 4 ganas, 8 sākhās, and 13 kulas, occurring in Mathurā inscriptions of the Kankali mound, with such mentioned in our Therāvalī; they belong to disciples of the eighth, ninth, and eleventh patriarchs Suhastin, Susthita and Supratibuddha, and Dinna. It is worthy of note that all the ganas and kulas, and 4 of the 8 sākhās mentioned above occur also in the gāthās quoted in the Therāvalī; no doubt as evidence of its statements. "The part of the Sthavirāvalī which we can now control", says Prof. Bühler, "proves to contain an on the whole trustworthy account of the development of the Svetāmbara branch of the Jainas, which shows only such accidental mistakes and omissions as may be expected to occur in a late redaction of an oral tradition".

Bühler's discovery has proved that the part of the longer list (vittharavāyanā) which contains the above mentioned details, is based on some trustworthy tradition; reliable documents, however, seem to be only the gathas quoted in it. Whether the list itself deserves the same credit, is open to grave doubt. For no inscription ever mentions the patriarch for the time being; our knowledge of them and their succession as exhibited in the Theravali entirely rest on literary tradition. A comparison of the dates in the Theravali with those of other writings will enable us to gauge the value of the former. Such a means of checking somehow the tradition of the Theravali is furnished by the record of schisms (nihnavas), which is epitomised in the usual form in the Avasyaka Niryukti VIII 56-1002, and fully narrated by Haribhadra in the Tīkā on the Āvaśyaka Sūtra, and by Śāntisūri in the Tīkā 'Śisyahitā on the Uttarādhyayana Sūtra (ad III 9). Our inquiry will be concerned with the four schisms 4-5, of which the relevant details,

<sup>1</sup> See his papers in W.Z.K.M., vol. 2. 3; Ep. Ind., vol. 1. 2.

<sup>2</sup> Die alten Berichte von den Schismen der Jainas' by Prof. Leumann, in Indische Studien, vol. 1F, p. 91 ff.

viz., name of the heresiarch, his date and scholastic pedigree, may be stated as follows:

4th schism: 229 A.V., Āsamitta, disciple of Kodinna, disciple of Mahāgiri.

5th ,, : 228 A.V., Ganga, disciple of Dhanagutta, disciple of Mahāgiri.

7th , : 584 A.V., Gotthāmāhila, disciple of ajja-Rakkhiya.

(Rakṣita was not the then patriarch, but Vajra who had instructed him in the pūrvas. The schism arose after the death of Rakṣita, and, a fortiori, of his teacher Vajra. The date of Vajra's death is not recorded, yet being required for the chronological calculation below, I provisionally place it in 575 A.V., which cannot be far wrong.)

As the Niryukti had been written between 584 and 609 A.V. (see above), its author was no doubt well informed of the events connected with the two last schisms which had occurred not long before his own time. Now Rohagutta, the author of the 6th schism, being a prasisya of Suhastin, the eighth patriarch, lived in the second generation after the latter, i.e., probably under the tenth patriarch. Accordingly between him and Bhadrabāhu (6th patriarch), there intervened four patriarchates. And as Bhadrabāhu died 170 A.V., and Rohagupta was living in 544 A.V., the intermediate four patriarchates should have lasted 374 years! This interval yields an average length of each patriarchate, in this period, of about 94 years! This is quite absurd.—On the other hand, the interval of 40 years between the last two schisms covers, in the Theravali, four patriarchates, each of an average duration of no more than ten years, a result which errs in an opposite sense from the preceding one. In order to compensate somehow both errors, we may calculate the approximate interval between the death of Bhadrabāhu (170 A.V.) and that of Vajra (about 575 A.V.), viz., 405 years, which contains seven patriarchates. The average length of each patriarchate thus would be nearly 58 years, which is decidedly far too long to be admitted. The true average may be estimated at about 30 years, for the six patriarchates from Sudharman down to Bhadrabāhu lasted 170 years, which divided by 6, makes an average of 28 years.—To sum up: if we base our inquiry on the well-established dates of the schisms, we arrive at the conclusion that the list of theras is imperfectly handed down; there must have been far more theras than are contained in the Therāvalī.—

One fundamental fault vitiating the early records of the Jainas is the confusion prevailing in their system of chronology. An error contingent thereon appears in the account of the schisms.

As entered in the table of the schisms, the 4th and 5th heresiarchs, Āsamitta and Ganga, were disciples of Kodinna and Dhaṇagutta, who themselves were disciples of Mahāgiri; and the 6th heresiarch Rohagutta was a disciple of Sirigutta, disciple of Suhastin. The latter and Mahāgiri were contemporaries, being partners in the eighth patriarchate. Therefore those three heresiarchs, being praśisyas of Mahāgiri and Suhastin, must also have been contemporaneous or nearly so. Nevertheless the 4th and 5th schisms are placed in 220 and 228 A.V., and the 6th schism in 544 A.V. Between the first two dates and the third there is a difference of about three centuries, though the events to which both set of dates refer are separated

<sup>1</sup> In the Therāvalī Chaluga Rohagutta figures as a disciple of Mahāgiri. But this is apparently a mistake. For if he had been a disciple of Mahāgiri, he would have been the senior of Āsamitta and Ganga who were but disciples of Mahāgiri's disciples, and this would not have been the 6th but the 4th schism. Here then the Niryukti deserves preference before the Therāvalī.—The author of the Niryukti belonged to the line of Suhastin, and had no doubt first hand information about its history, while about all that concerned Mahāgiri and his line he could but reproduce the statements of alien sources. This difference accounts for the fact to be discussed in the text that the date of the 6th schism refers to the current Era of Mahāvīra, but those of the 4th and 5th to a greatly erroneous one.

from each other by less than as many decades. It is hard to believe that there should ever have been Vīra-era which contained the enormous error just pointed out. Yet there is a parallel case which proves that such a wrong Vira-era had actually been in use during the early centuries A.D. For Vimalasūri, author of the Prākrit poem Paumacariya, states at the end of his work to have written it in 530 A.V.1 This date. if interpreted as a regular Vira-date, is inconsistent with the author's statements in V. 11Ff. He gives his spiritual lineage: Rāhu, Vijaya, and Sūri Vimala who belong to the Nāilakulavamsa. The latter is no doubt identical with the Naili sāhā which, according to the Therāvalī, was founded by Vaira's disciple Vajrasena. Vajra having died about 575 A.V., Vajrasena may be confidently placed in about 580-600 A.V. Vimala was a member of the Nāilī sāhā, he was removed from its founder by an uncertain number of generations. He, therefore, cannot have lived before the later part of the 7th century A.V., and thus it is certain that his date 530 is not a regular Viradate. In the common Vira-era starting from 526 B.C. the year 530 corresponds to 4 A.D. But the Paumacariya was written in a much later age. For in it the Yavanas and Śakas are mentioned, not as newly settled in India, but as living there since time immemorial, the same holds good with clīnāra.

Our inquiry into the structure of the Therāvalī will have convinced the student that it does not furnish, as it pretends to do, a connected line of patriarchs succeeding each other as teacher and disciple, but a patched up list of those patriarchs whose memory survived in oral or literary tradition, while the rest of them had fallen into utter oblivion. As the monastic chroniclers had to work on insufficient, though in part very

 $<sup>^{1}</sup>$  Edited by the present writer in the Jainadharmaprasāraka sabhā, Bhāvnagar, 1914.

पंचेव य वाससंया दुसमार तीसवरिससंजुत्ता। वीरे सिडिसुवगर तथा निवडं इसं चरियं॥ 713॥

good materials, they failed to produce a connected history of the patriarchate.

In the Introduction to the first edition, p. 4, I tried to show that Mahāvīra's Nirvāṇa occurred 155 years before Candragupta's accession to the throne, and to justify my result in opposition to Professor Bühler's criticism, I now reopen the discussion of this important question, and bring to bear on it facts which have since been discovered and make it appear in a novel light.

Hemacandra states, Parisistaparvan VIII 339, that 155 years after the liberation of Mahāvīra Candragupta became king:—

एवं च श्रीमडावीरमुक्तेवेषेश्रते गते। पञ्चपद्यासद्धिके चन्द्रगुप्तोऽभवद्रपः॥

Merutunga in the Vicāraśreṇī quotes this verse and dismisses it as contradicted by all other sources<sup>1</sup>, which place the same event sixty years later (215 A.V.). But the former date is confirmed by Bhadreśvara in his Kahāvalī:

स्वं च मदावीरमुत्तिसमयाची पंचावणवरिससर पुरुषे (read चच्छिषे) नंदवंसे चंदगुनी राया जाउत्ति।

"And thus, since the overthrow of the Nanda dynasty 155 years after Mahāvīra's liberation, Candragupta became king." So in spite of the general tradition the genuine one had somehow lingered on. The date 155 A.V. for Candragupta's accession to the throne cannot be far wrong, since the Buddhists place that event in 162 A.B. If we assume the earliest possible date 322 B.C.—as the beginning of Candragupta's reign, the corrected date of Buddha's death comes out 484 B.C., and that of

तह गद्दिमा राज्यं वेर्स वासे सगस्य चा ॥३॥

<sup>1</sup> The statement is contained in the memorial verses:— जं रयिषं कालगणी चरिहा तिखंकरो महावीरो। तं रयिषामवंतिवर्षं चहिषित्तो पालगो राया॥१॥ सङ्घी पालगरको पणवक्षसयं तु होइ नंदाणं। चाइसयं सुरियाणं तीस विच पूस्तित्तस्य॥२॥ बल्लित्तभाष्तित्ता सङ्घी वरिसाणि चन्न नहवहणे।

Mahāvīra's 477 B.C. This result is at variance with a notice in several Buddhist canonical works, which comes to this. Buddha, on his last pilgrimage, had passed through Pāvā, proceeding to Kusinārā, where he entered Nirvāna. In Pāvā, it is stated, the Nigantha Nāthaputta—meaning Mahāvīra—had died quite recently (adhunā). But this statement is founded on an error of the Buddhists, as has been pointed out by Jarl Charpentier in the Ind. Ant., 1914, p. 128. He says: "Although the place where Mahāvīra is now-a-days said to have died is a small village called Pāpapurī, about three miles from Giriyak in the Bihar part of the Patna district, it is quite clear from Dīgha Nikāya III 11F sq., etc., that the Buddhists thought it to be identical with the town Pāvā in which Buddha stayed in the house of Cunda on his way to Kusinārā." Mahāvīra actually died in Majjhamā Pāvā, as stated in the Kalpasūtra, the modern Pāvā (purī) some 9 miles east of Rājagrha.—Accordingly, the objection against the corrected dates of the Nirvana of Buddha and Mahāvīra does not hold, and it is proved that the latter survived the former by about 7 years.1

3.

In the first edition I gave it as my impression that Hemacandra's work, notwithstanding its many merits, is open to censure on account of numerous blemishes caused by hurried composition. I compared his versification to that of the Latin poet who in hora saepe ducentos, ut magnum, versus dictabat stans pede in uno.<sup>2</sup>

This denunciation should, however, be qualified in one regard. Hemacandra metrically treated the Śloka in a way peculiar to himself, different from that of any earlier and later author. Still he does not merit unconditioned censure for a practice which he seems to have introduced on purpose.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Even the traditional dates of the Nirvana, viz., 543 B.C. of Buddha, and 526 B.C. of Mahavira lead to a similar conclusion.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> (Who), as a great feat, often dictated in one hour 200 verses, anxious only that they should be verses. Horace, Sat. I 4, 9 f.

The subject is as intricate as it is interesting, it, therefore, deserves to be treated at greater length.

On the Śloka employed by Hemacandra.

Judged by the standard of classical poets, the Sloka employed by Hemacandra must be pronounced irregular in a great many cases.1 There is but one rule strictly observed, viz., that the even padas should end in  $\circ - \circ - \circ \circ \circ - \circ \circ$ . The same metre is excluded from the end of odd padas, but it occurs XI 62. The 2nd and 3rd syllables of a pada should not be  $\circ$ ; this metre occurs, however, in odd pādas VIII 136. 321. 361, XII 377, in even pādas XI 110, XIII 34; the last two instances further offend against the rule prohibiting the use of ∪- as 3rd and 4th syllables in even pādas. All the irregularities mentioned as yet are downright blunders: Hemacandra most frequently sets the nicer rules about the Vipulās at defiance. Classical poets adhibit four Vipulas which may be described by the metre of syllables 5 to 7, as: I न-Vipulā II H—Vipulā III H—Vipulā (Cæsura after the 5th syllable) IV T-Vipulā (Cæsura after the 4th syllable). In all Vipulās the 4th syllable must be long and besides in II and III the 3rd a short one. The rules about these Vipulas are but imperfectly observed by Hemacandra, as the following statistics of Sargas 9-13 will show. There are 179 cases of the 1st Vipula, 70 of the 2nd, 75 of the 3rd, and 60 of the 4th; of these there are 18, 12, 8, and 7 cases irregular. Hemacandra, moreover, employs the -Vipulā which is but a very rare exception with other poets. I noted, in the same part of his work, 26 cases of which three exhibit a short fourth syllable instead of a long one. It will thus be seen that Hemacandra habitually admits metres which common usage excludes from the Śloka.—Even more striking and decisive than these irregularities is his very frequent neglect of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The proofs for my remarks in the text are taken from Sargas IX-XIII.

cæsura after the odd pādas which classical poets mark by the end of a word or, at least of a member in a compound. Hemacandra, however, effaces it frequently by Sandhi with an initial vowel; I counted 69 such 'weak' cæsuras in the two first sargas. Or it falls in the middle of a word, e.g., separating the preposition from the verb and the like. It is evident that by this practice the odd and even pādas tend to coalesce into one line, and the character of the Śloka becomes essentially changed.

There can be no doubt of Hemacandra's being quite aware that his Ślokas were an innovation, and that he introduced it on purpose. He had induced Jayasimha Siddharāja, one of the most powerful kings of Gujarāt (A.D. 1094-1143) to favour the Jains, and actually converted his successor Kumārapāla (1143-1174) to Jainism. By the conversion of Kumārapāla Gujarāt became a Jain State, and Hemacandra used his influence on its government in order to make his sect a self-subsistent political body with a culture of its own. He, therefore, composed textbooks of nearly all sciences for the benefit of his sect. He apparently attempted to facilitate the literary activities of the Jains by making the Śloka a more handy means of composition than its classical model, and he wrote in this new-styled Śloka the Trisastiśalākāpurusa-carita and other works, more than 1,50,000 verses. But this innovation of his was not adopted even by the Jains; they reverted to the classical model, imitating it with indifferent success; and accordingly Hemacandra's exertion in this regard was doomed to failure.

But now we shall examine some of Hemacandra's literary delicts for which he stands convicted on his own showing. In the Kāvyānuśāsanā¹ he remarks, in connection with the fault nirarthaka: तव चादीनां पूरणार्थेले निर्धेकलं, and illustrates it by a stanza in which a meaningless दि is used merely for the exigency of the metre. Here are two fine specimens from the Pariśiṣṭa Parvan:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kāvyamālā edition, p. 136.

# निहा ह्यजुद्रमनमां प्रायेण सुस्रोव हि II 519 स्था हि प्रागमात्यले कारितोऽभूनायैव हि VIII 452,

where the second हि is पार्प्रपार्थ. Other instances, taken at random from the first two sargas, occur in I 367. 405, II 333. 365. 420. 528. 742. In many cases हि serves no other purpose but to avoid the hiatus, as in the first verse quoted above; similar cases will be found in I 148. 344, II 301. 302. 435. 540. 586, etc.—Also च, तु, अपि are occasionally used without any special meaning. Sometimes two particles are joined where only one is required, e.g., अपय II 689. 713. अपि च I 472, II 195. 614. 2—These remarks are, by no means, meant to be exhaustive. I have noted only some stray observations which struck me as illustrative of Hemacandra's occasional want of painstaking.

But enough has been said to make good the assertion that Hemacandra produced his poem rapidly and did not give it a last polish. These critical remarks, however, which apply as well to the Trişaşţiśalākāpurusa-carita to which the Pariśista Parvan is but an appendix, should not prevent our appreciating the indubitable excellence of Hemacandra's great work, it appears in full light when we compare it with the older work of similar contents, Bhadreśvara's Kahāvalī (see pp. xi-xiii). Bhadreśvara has merely strung together the Prakrit Kathānakas, scarcely altered, and thus has presented only a collection of materials for the legendary history of the Jainas down to the last patriarch. Hemacandra, on the other hand, writing in Sanskrit, in kāvya style and fluent verses, has produced an epical poem of great length (some 37,000 verses), intended, as it were, as a Jaina substitute for the great epics of the Brahmans. His composing this great work is, no doubt, part of his plan to provide his sect with a Literature of their own, and to make it independent of the general Hindu culture.

The chronology of Hemacandra's literary compositions has been fully discussed by Professor Bühler in his masterly monograph "On the life of the Jaina monk Hemacandra"

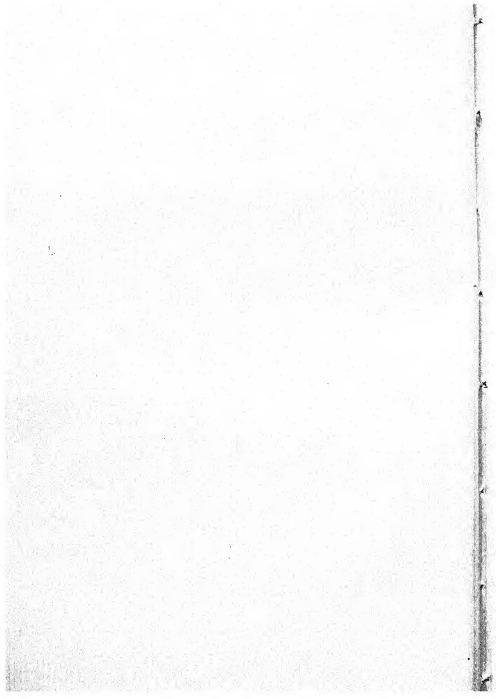
quoted above. To this work the reader is referred for all details concerning our author. The conclusion at which Professor Bühler arrived, is that the Triṣaṣṭiśalākāpuruṣa-carita has been composed at some time between Saṃvat 1216 and 1229, the dates of Kumārapāla's conversion to Jainism by Hemacandra and the latter's death. As the first event is mentioned in the Mahāvīra-caritra, the last parvan of the Triṣaṣṭiśalākāpuruṣa-carita, the completion of that work, and, a fortiori, the composition of the appendix belonging to it, viz., the Pariśiṣṭaparvan, must be subsequent to Saṃvat 1216. Hemacandra composed, in the period specified above, the following works in the order in which they are named:—

- 1. The commentary on the Yogasūtra.
- 2. The Trișasțiśalākāpurușa-carita.
- 3. The Sanskrit Dvyāśraya.
- 4. The Prākrit Dyāśraya.
- 5. The commentary on the Abhidhāna Cintāmaņi.

I proceed now to give a detailed analysis of the contents of the Parisistaparvan which will be useful for reference to the student of Jainism. In the notes I have named the older works in which the same legends are told or alluded to. The references which I owe to Professors Tawney and Leumann are distinguished by their names in brackets. I have mentioned also such stories which bear some resemblance to those told by Hemacandra.

HERMANN JACOBI.

Bonn, December, 1931.



### CONTENTS OF THE PARIŚIŞŢAPARVAN.

#### . CANTO THE FIRST.

After a mangala of four verses, the author states that after having related the history of the sixty-three great personages of the Jain history of the world (triṣaṣṭiśalākāpuruṣa) in ten books, he will now proceed to narrate the lives of the sthaviras from Jambūsvāmin downwards, in an additional book, the present Pariśiṣṭaparvan (1-6).

The book opens with a flowery description of Magadha (7–12), and its capital Rājagrha (13–21), and with a eulogy on Śrenika, the king of Rājagrha (22–28).

In the courtyard of the temple Guṇaśila, near Rājagṛha, Mahāvīra had taken his residence and was preaching to the assembled Sangha. Śreṇika, hearing of Mahāvīra's arrival, set out in full state to visit the Jina (29–45).

<sup>1</sup>Two soldiers in the king's retinue observed on their way an ascetic doing severe penance. One of them admired and praised the ascetic, but the other declared those austerities would not benefit their author. The ascetic was king Prasannacandra who, on taking pravrajya, had left his young son and his wives in the care of his ministers. But they wanted to kill the prince, and thus the king, having become an ascetic, would cause the extinction of his line (46–56).

The ascetic overhearing this conversation was instantly seized with wrath against his vile ministers. In his rage he wildly fancied himself putting his foes to death and cutting them to pieces (57–65).

When Śrenika had come to Mahāvīra, and paid him his reverence, he asked him what would be the future lot of the ascetic whom he had seen on his way there. Mahāvīra

Prasannachandra and his adventures are mentioned in the Āvaśyaka Niryukti X, 80. (Leumann.)

answered, that if the ascetic had died at the moment when the king saw him, he would have gone to hell; but were he to die now, he would go to heaven. For when the king had passed by, the ascetic had forgotten his tapas and relapsed into worldly passions; but now he had repented and entertained but the purest thoughts (66–90).

<sup>1</sup>At the request of Śrenika, Mahāvīra related the history of Prasannacandra. In the town of Potana ruled Somacandra: his wife was Dhārinī. Once dressing the king's hair, she detected a white hair and rallied him upon it.2 The king became melancholy; for all his ancestors had adopted a religious life before their heads had turned grey; he, therefore, resolved to go to the woods as a hermit. The queen, not willing to be separated from him, accompanied him. Their son Prasannacandra was installed king (91-108). In the woods they led a hermit's life, and being very fond of each other, they spent their time pleasantly enough. After some months the queen gave birth to a boy, but she died in childbed. The boy was called Valkalacīrin. He was first in charge of a nurse who had come out with the king and the queen to the woods. But the nurse too soon died, and the father had to bring up the child with buffalo's milk. Valkalacīrin grew up in the company of his father, seeing only munis, never any females, of whose very existence he thus remained totally ignorant (109-128).

Meanwhile Prasannacandra who had succeeded to his father's throne, was told that a young brother of his was

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The story of Valkalacīrin itself is evidently an imitation of the well-known story of Rishyaśṛnga in the Ādikāṇḍa of the Rāmāyaṇa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The same motive is found in the ninth Jātaka of the Buddhists, ed. Fausböll, I, p. 137, (Leumann). Compare also Raghu Vaṃśa, 12, 2, [and Kathā Sarit Sāgara I, 67, II, 628. A similar incident is found in the Kathā Kośa, in the story of Amaradatta and Mitrānanda, Sanskrit College MS., Folio 57 B. Here a queen finds a white hair while combing her husband's head. She says "My lord, here is a messenger of religion (dharmadūtah) come to you." Tawney.] See also the sculpture of the Māghadeviya Jātaka in Genl. Sir A. Cunningham's Bharhat Stūpa, p. 78, plate XLYIII, No. 2. (HOERNLE.)

growing up in the woods with his father, the hermit. He sent painters to take his likeness, but the portrait awakened in him the desire to have his brother with him. In order to have him brought to the town, he despatched some artful courtesans disguised as Rishis, carrying with them a provision of candied fruits and other dainties. The women found out Valkalacīrin and gave him to eat of their sweetmeats, and made him touch their breasts. The boy wondered at all these marvels and believed the sham munis that the sweetmeats were fruits grown in their hermitage Potana, and that by eating them their breasts had become so soft and protuberant. They appointed him a place of meeting, for the lad longed to go to their wonderful hermitage (128–152).

At that time spies placed in huge trees reported that the old ascetic was returning. The women fearing lest he might curse them, fled in great haste. In vain did Valkalacīrin search the woods for them, they were gone. At last he met a cartman whom, of course, he mistook for a muni and told him that he wished to go to the hermitage Potana. The cartman said, he was bound for the same place, so they would go together. Valkalacīrin's ignorance of the commonest things which he all interpreted from his experience as a hermit, very much amused the cartman and his wife. This strange party was attacked by a robber, but the carter dealt him such a blow that he could rise no more. The robber's treasure was put on the car, and the party pursued their journey. Arrived at Potana the cartman dismissed Valkalacīrin, giving him some coins, for, as he said, in that hermitage one must give some of these in exchange for anything one might be in need of (158-178).

The lad walking in the streets and greeting the wondering inhabitants as munis, found himself at last before a courtesan's house. He entered it, saluted the woman as "reverend father" and asked for the "hut," offering all the money he had. The woman consented, but had him first made clean and decently dressed. Then she made him marry her daughter. The lad went through the ceremony, wondering at the songs of the

Vn 5

females, and not a little afraid of the musical instruments (179-196).

Meanwhile Prasannacandra was in great anxiety about Valkalacīrin. For those disguised courtesans had returned and reported how far they had succeeded. It was doubtful whether Valkalacīrin would find the way to Potana, or be lost in the woods. While the king was desponding, and the whole town seemed to share his grief, the sound of the music, the merry-making in the courtesan's house, jarred upon his ear. The king's complaint about it was no sooner repeated to the woman, than she apologized to the king by telling him all that had happened. He readily guessed who the juvenile hermit was who had been enticed to marry the courtesan's daughter, and after having identified him by those who had seen him before, he had him brought to his palace. Valkalacīrin got a share in the government from his brother, and was married by him to girls of royal birth (196–217).

He soon got an opportunity to show his gratitude to his fellow-traveller, the cartman. For the man had sold some of the robber's treasure, which was recognised by several inhabitants as their own. He was therefore arrested and brought before the king, but set at liberty on Valkalacirin's recognition (218–221).

Somacandra, the old hermit, had lost his eyesight by excessive crying over the separation from his lost son, though he was soon informed that he was safe with his brother. In his state of helplessness fellow-hermits tended him. Twelve years had now elapsed, when one night Valkalacīrin reflected on his ingratitude towards his old father in leaving him alone in the woods. He made up his mind to visit him, and was joined in this by Prasannacandra. When they drew near the hermitage, Valkalacīrin, after so many years of absence, beheld with mingled feelings of joy and sadness the scene of his childhood, and pointed out to his brother such places as were dearest to his memory. They at last met their old blind father, who weeping for joy suddenly recovered his eyesight (222–246).

Valkalacīrin seeing in the hut the implements of the ascetic lying about, rubbed them clean with his clothes. Thus employed he fancied that he had been in a similar situation he did not know when and where. He strained his memory, when all of a sudden the remembrance of his former births came upon him, of the times when he had been a pious monk. Concentrating his thoughts he quickly passed through the different stages of contemplation, and at last reached the *Kevala*-knowledge. Some unseen power presented him with the marks of a yati; thus Valkalacīrin had become a Pratyekabuddha. He entrusted his father to the care of Mahāvīra who happened to be near Potana, and went himself somewhere else. Prasannacandra returned to his residence, but loathing worldly life was at last ordained by Mahāvīra (247–258).

Thus Mahāvīra ended his tale. In the same moment Prasannacandra reached the Kevala, and the gods appeared in the air to celebrate the event. Śrenika then asked who would be the last Kevalin. Mahāvīra answered: the god Vidyunmālin, who with his four wives was in the crowd of gods come to celebrate Prasannacandra's Kevala, would after seven days be born in Rājagṛha, as Jambū, son of Rshabhadatta; he would be the last Kevalin. His divine splendour had not yet left him, though the moment of his new birth was close at hand; for the gods who are to enter upon their last existence retain their divine splendour undiminished to the last. One of the gods present, Anādṛta, lord of Jambūdvīpa, overhearing this discourse, loudly praised his family. Śrenika asked for the motives of the god's strange behaviour, and Mahāvīra explained as follows (259–268).

The merchant Guptamati in Rājagṛha had two sons: the elder, Rṣabhadatta, led a virtuous life, while the younger, Jinadāsa, was given to gambling and all sorts of vices. The elder disowned Jinadāsa; but when the latter in a quarrel with a gambler was vitally wounded, Rṣabhadatta went to tend him. Jinadāsa, however, felt that he was dying; he therefore asked his brother for spiritual guidance, and died the death of

a pious Jaina. He was born again as the god, who was just then extolling his family, because the last *Kevalin* should be born in it (268-285).

Mahāvīra then proceeded to tell the story of Vidyunmālin.1 In the village Sugrāman of Magadha lived a Rāstrakūta Arvavat with his wife Revati. They had two sons, Bhavadatta and Bhavadeva. The former as a very young man, had taken dīkṣā under Susthita. Once a member of his Gaccha asked and got leave to visit his relations and to convert his step-brother. He found, however, the young man so engaged in the preparations for his marriage, that he scarcely took any notice of his brother's arrival. Disappointed at his failure, the monk returned (287-297). Bhavadatta inveighed against the undutiful brother, upon which another monk challenged him to try the same experiment on his own brother. Bhavadatta agreed, and when they had come near his native place, he visited his brother who was just on the point of marrying Nāgilā, the daughter of Nāgadatta and Vāsukī. The relations greatly rejoiced at Bhavadatta's visit and pressed him to stay. He saw Bhavadeva, who according to custom was assisting at his bride's toilet, but rose at once on seeing his brother. Promising to return presently, he followed his brother who made him carry his almsbowl. Many of the relations joined them, but after some time returned, first the women, then the men. Only Bhavadeva would not return, unless expressly dismissed by his brother. The latter amused him with pleasant conversation and remembrances of old times, till they reached the village where his Gaccha was staying. Bhavadatta introduced his brother to the Ācārya as intending to take dīksā, and Bhavadeva dared not contradict him, lest his brother should appear to have said anything untrue. Accordingly he was ordained and sent somewhere else. His relations, arriving

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Compare Reimandalastotra, v. 155-162, Appendices, p. 350, the Buddhist story of Nanda, Buddha's brother with Asvaghosa's Saundarananda.

after some time and enquiring where Bhavadeva was, were put off by Bhavadatta (298-347).

Bhavadeva kept the vows which had been forced upon him, till his brother died; but then he considered himself free to keep his engagement with Nāgilā whom he had forsaken against his will. He secretly returned to his native village, and rested somewhere near a temple (348–357). Just then he was met by Nāgilā and a Brāhmaṇī, but he did not recognise his bride, nor did she him, when he asked her news of his parents who had died long ago. But when he enquired after his bride, Nāgilā guessed who he was, and asked him whether he was not Bhavadeva, and why he had come. He then explained how he had been induced to become a monk, and how he was now longing for his beloved bride. Upon this Nāgilā made herself known to him, but blaming him for his intention to break his vows, bade him return to his Ācārya and repent of his sins (357–373).

A chance occurrence lent weight to her words. For the child of the Brāhmanī, Nāgilā's companion, ran up to his mother asking for some jar or pot. He had drunk his milk, he said, but he had now got an invitation; he would therefore vomit the milk to enjoy the promised treat, and afterwards drink the milk he had saved. All blamed the boy, and Bhavadeva said he would be like a dog who returns to his vomit. Nāgilā now turned upon Bhavadeva and said, he would be no better, since he intended to return to her whom he had as it were vomited. Bhavadeva was thus persuaded by her to repent of his sins. He henceforth led a pious life. After his death he was born again in the Ādikalpa as a Śakrasāmānika (374–389).

Bhavadatta had after his death become a god in the Saudharma Kalpa, whence his soul again descended on earth and was born as Sāgaradatta, son of the emperor Vajradatta and Yasodharā, in the town of Pundarīkinī of Puṣkalāvatī, a district of Videha. Grown up he once amused himself with his wives on the flat roof of the palace, when he saw a cloud

shaped like mount Meru. While he gazed upon the cloud, it slowly dissolved. This phenomenon brought home to him the truth of the instability of all things. He therefore desired to become a monk, and though his parents were at first against the plan, he finally succeeded in obtaining their consent. He was then ordained and converted many princes. Persevering in his tapas, he was at last endowed with the Avadhi knowledge (390–418).

Bhavadeva, descending from heaven, was re-born as Siva, son of Padmaratha, king of Vītāśoka in Videha, and Vanamālā. When Siva had grown up and been married, Sagaradatta took up his residence near that town in the house of a rich merchant Kāmasamrddha whose hospitality was rewarded by a sudden influx of riches. Siva, hearing of this, visited Sagaradatta and respectfully listened to his sermon. He felt an unaccountable affection for the saint which the latter explained by relating the story of their former lives (419-434). Siva was now anxious to become a monk, but his parents stubbornly refused their consent. He therefore tried to enforce his request by rejecting all food, and lived as a bhāvayati. But his parents secured the assistance of one of his friends, a merchant's son. man henceforth behaved towards Siva as if he considered him his Ācārya, and removed Śiva's objections to eating anything by providing him with pure food collected by himself (434-465). Thus Siva continued in his ascetic life for twelve years against the will of his parents. At last he died and was born again as the god Vidyunmālin. In seven days, thus Mahāvīra concluded his narrative, he will be born in Rājagrha as Jambū, son of Rsabha (466-469).

When Vidyunmālin went to Prasannacandra, his four wives asked the sage whether in their next birth they would again join their present husband. Prasanna replied that they

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In the Kathā Kośa there is a similar incident. King Kanakaratha is in the same way convinced of the instability of the world. Sanskrit College MS., folio 45 B. (TAWNEY.)

would be born as the daughters of four merchants, Samudra, Priyasamudra, Kubera, and Sāgara, and would be married to their present husband in his next birth.

After the events described above had taken place Mahāvīra went somewhere else (470–474).

#### CANTO THE SECOND.

In Rājāgrha there lived, in king Śrenika's time, Rṣabhadatta, also called Rṣabha, an eminent and pious merchant. His wife was Dhārinī. As they had no children, Dhārinī became extremely dejected. In order to divert her, Rṣabha took her on a trip to the groves of the Vaibhāra hill (1–38). There they met Yaśomitra, the son of a Siddha, and were told by him that Sudharman, the Gaṇadhara, was holding forth in an adjoining park. They went there together with the Siddha and listened to Sudharman's sermon (39–45).

When Sudharman had finished. Yasomitra asked him for a description of the Jambū tree, which had lent its name to Jambū-Dhārinī on her part questioned the sage, whether she would give birth to a son; upon which, Yasomitra blamed her for putting such a question to the holy man. He then foretold her that she would conceive after seeing a lion in a dream. A son would be born whose name should be Jambū. After such conversation they separated, and the now happy couple returned to their town (46-57). All happened as foretold. It was the god Vidyunmālin who was reborn as Dhārinī's son. This son was called Jambū. He grew up, the joy of his parents, and in time reached the marriageable age (57-74). In the same town (Rājagrha) there were eight merchants Samudrapriya, Samudradatta, Sāgaradatta, Kuberadatta, Kuberasena, Śramanadatta, Vasusena, and Vasupālita. Their wives were: Padmāvatī, Kanakamālā, Vinayaśrī, Dhanaśrī, Kanakavatī, Śrisenā, Vīramatī, and Jayasenā. Each couple had one daughter. Samudraśrī, Padmaśrī, Padmasenā. Kanakasenā (these four had, during their former lives, been the wives of Vidyunmālin), Nabhahsenā, Kanakaśrī, Kanakavatī,

and Jayaśri. These girls were, by their respective parents, offered to, and accepted by Rṣabhadatta, as brides for Jambū (75–91).

At that time arrived Sudharman, whose preaching made such an expression on Jambū, that he desired to join the order. He bade Sudharman stay till he had got his parents' consent. When he reached the town, he found the gate obstructed by a great crowd, elephants, horses, etc. As he was too impatient to wait, he turned to another gate, but found the way equally impracticable, as the gate was just put in a condition of defence in expectation of an enemy. He therefore returned to Sudharman, and with his permission, took upon himself the vow of perpetual chastity (92-112). He then told his parents what had happened, and asked their permission for entering the order. They tried to make him give up his plan, but could only induce him to postpone it till after the wedding (113-121). This was communicated to the intended fathers-in-law who became very uneasy; but their daughters assured them that they would follow their husband in all he would undertake (122-131). The day for the wedding was then fixed, and it was celebrated with much pomp. Jambū and his brides were conducted to the house of his parents, and from there to Jambū's own house (132-165).

King Vindhya of Jayapura had two sons, Prabhava and Prabhu. He installed the younger as his successor, whereupon Prabhava went to the hills and became leader of a gang of robbers (166–170). His spies having informed him of Jambū's impending wedding, he went there in expectation of a rich booty. He possessed two spells, one for opening doors, the other for casting all asleep. By means of these spells, he and his men entered Jambū's house, and began their work. Then Jambū calmly bade them not to touch one of his sleeping wives. Prabhava was greatly astonished to see Jambū proof

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Europe this effect was produced by candles of human fat. See Kathā Sarit Sāgara, Addendum to Fasciculus IV. It comes immediately after p. 384. (TAWNEY.)

against his spell, and thought he possessed a counterspell. He made himself known to Jambū, and asked him to exchange their spells. But Jambū said, he had no spells and did not set any value on them; for he intended to take  $d\bar{\imath}ks\bar{a}$  on the next morning; being already a  $bh\bar{a}vayati$ , the spells had no influence upon him. Prabhava then took the influence of his spell from Jambū's wives, and implored Jambū to give up his premature design and to enjoy life together with his wives. But Jambū answered that he would not be induced by pleasures of short duration to bring down upon him heavy consequences. In confirmation of his opinion he told the story of the man in the well (171–190).

1st story (191-223). Once upon a time a merchant and his caravan were in a forest attacked by robbers; their goods were taken, and all the people dispersed. The merchant himself had penetrated the thicket, when suddenly an enormous elephant rushed upon him. The furious beast drove him on till he reached an old well, into which the man jumped to save his life. He caught hold, however, of a root of a banyan tree which stood on the brink of the well, and sent from an overhanging branch, one root down into it. From the mouth of the well, the elephant, putting forth his trunk, just touched the miserable man's pate. At the bottom of the well an enormous serpent opened his jaws ready to devour the prey which could not be long in dropping. From the walls of the well issued four snakes trying to sting him, and a black mouse and a white one alternately gnawed the root, to which he clung. The elephant not able to catch the man, furiously shook the branch of the tree, and thus disturbed a swarm of bees which had built their hive on it. Flying about and covering the man, they

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An older Jain version of this apologue is found in Haribhadra's Somarāicea Kahā, 2nd Bhava. A full monography on this apologue "which has edified Brāhmans, Jainas, Buddhists, Muhammadans, Christians, and Jews" has been given by Prof. E. Kuhn. (Festgruss) an Otto von Böhtlingk, Stuttgart, 1888, p. 68 ff. The oldest Indian version is found in the Mahābhārata, Strāparvan, Adhy., 5 and 6.

stung him. But from the shattered hive, drops of honey fell on the man's forehead, and thence into his mouth. Not-withstanding his dangerous situation, the man relished the honey (191–214).

The moral of this apologue is as follows: The man is the worldly man; the forest, the world; the elephant, death; the well, human life; the serpent, hell; the four snakes, the passions, wrath, etc.; the root of the banyan tree, man's life; the two mice are the dark and light fortnights; the bees, sorrows and cares; the drops of honey, worldly pleasures (215–218).

If a god should rescue the man from danger, would he not be thankful? Thus, Jambū said, he would not reject the help of the Gaṇadhara to escape from the Saṃsāra. As Prabhava reminded him of his duty towards his family, he said family-ties were rather an illusion (219–223) and related

The 2nd story of the courtesan who married her son (224–314).

Kuberasenā, a courtesan in Mathurā, once became mother of twins, Kuberadatta and Kuberadatta. Her mother, however, prevailed upon her to expose them. So the twins were put in a tight box, which was floated on the Yamunā and at last landed at Sauryanagara. There they were discovered by two merchants, who adopted each one of them. Their names were discovered on two rings found on them. The children were carefully educated, and developed to such beauty, that they were thought a proper match, and accordingly, betrothed to one another (224-247). Once the newly married couple was playing some game, when Kuberadatta's ring was thrown into the lap of his wife, who perceiving it to be exactly like her own, readily guessed the true relation between Kuberadatta and herself. She then returned the ring, together with her own, to Kuberadatta who, of course, came to the same conclusion. In order to arrive at the truth, he induced his nominal mother to tell him all she knew about him and Kuberadatta. Her tale left no doubt that he was betrothed to his sister. His only comfort was, that nothing criminal, beyond the marriage ceremony itself, had taken place. He therefore resigned his bride to the care of her guardians, and went on a journey. In Mathurā he fell in with Kuberasenā, the courtesan, whom he did not know to be his mother, and conquered by her charms he made her his wife and got a son by her 1 (248-279). Kuberadattā meanwhile had become a nun. Her devotion was rewarded by the Avadhi knowledge which disclosed to her Kuberadatta's new incest. In order to reclaim him, she went to Mathurā and, not recognised by Kuberadatta, took up her lodging in his house. When her host's boy was once playing about her, she said to him: "You are my brother, son, brother-inlaw, nephew, uncle, and grandson, and child. Your father is my brother, father, grandfather, husband, son, and father-in-law. Your mother is my mother, grandmother, my brother's wife, daughter-in-law, mother-in-law, and my husband's second wife." Asked by Kuberadatta about the meaning of her words, she explained to him their mutual relation. The consequence of this discovery was, that Kuberadatta became a monk and Kuberasenā a devout laywoman. Therefore, Jambū concluded, let us put no trust in relations but in Jina who is our only true friend (280-311). As Prabhava reminded Jambū of his duty towards the manes, viz., to engender a son, he answered by telling

The 3rd story,2 of Maheśvaradatta (315-354).

In Tāmraliptī there lived a rich merchant Maheśvaradatta.

His parents, Samudra and Bahulā, a greedy and cunning couple, were, after their death, reborn, he as a buffalo, she as a bitch.

Maheśvaradatta frequently went on long journeys during which his handsome wife Gāngilā consoled herself with her paramours.

Once when her husband returned unexpectedly, he found his wife in the embrace of another man, and beat him so thoroughly

<sup>1</sup> The reader will scarcely require to be reminded of Oidipus nor of the mediæval legend of Gregorius, the subject of many works in different languages.—[Cp. the 17th story in the Erotica of Parthenius, De Periandri Matre. TAWNEY.]

<sup>2</sup> Compare 4th night of the Arabian Nights. (LEUMANN.)

that he could but crawl a short distance, when he broke down and died. But his soul was lodged in the embryo which he had just engendered. Gāngilā gave, in due time, birth to a boy whom, in spite of his being evidently a bastard, Maheśvaradatta loved tenderly, and believed to be his son. On the anniversary of his father's death, he bought and killed a buffalo who chanced to be his transformed father. He ate of the meat himself, and gave slices of it to his son, the bones he threw to that very bitch, in whom his mother's soul had been embodied. These deeds were witnessed by a monk who chanced to come there for alms. The holy man, by his super-human knowledge, perceived at once in what relation the actors in that scene stood to each other, and turned away in disgust. Maheśvaradatta ran after him, but could not induce him to accept any gift. At last the monk explained the nature of the sins he had just witnessed. To confirm his tale, he bade the bitch dig up a hidden treasure. which she did. Upon this Maheśvaradatta, disgusted with the world, became a monk (315-354).

Samudraśrī warned Jambū not to renounce rashly worldly pleasures lest he should repent of it like the husbandman in

The 4th story (356-378).

In the village of Susiman, there lived a husbandman, Baka. He sowed his field with pance seed and corn. When the seed had well sprung up, he went to visit some relations in a remote village. There he was treated to sweet cakes, which delicacy he had never tasted before; but he relished them very much, and asked how the materials for them were obtained. His relations told him that on a field well watered by a Persian wheel, wheat should be sown; when ripe and gathered in, it should be ground and baked in iron pans. In the same way sugarcane should be grown, and from its juice sugar should be produced. Baka returned with seeds of wheat and sugarcane and decided to use them as he had been directed. He began by mowing his still green crop, and notwithstanding the earnest remonstrations of his sons, he cleared the field. Then he sunk a well, but there was no water. Thus he had ruined his fine crop of corn, and

was not able to grow wheat and sugarcane. He repented when it was too late (356-378). Jambū replied that he would not act foolishly like the crow in

The 5th story (380-405).

In the Vindhya hills an old elephant once stumbled in the dry bed of a torrent and died. Many beasts of prey assembled about the carcass, and finding no other way attacked it by the anus. A greedy crow forcing his way into the interior lost himself in the inflated mass. The sun shone upon the carcass, and by the influence of its rays the anus closed. Then the rains set in, and the torrent swelled carrying the dead elephant into the Narmadā. Thence it drifted into the ocean. There the skin of the elephant burst and the crow got out of its prison. Flying about, the crow could discover no land, but was forced to remain on the floating carcass; and when the latter was gradually eaten up by fishes, the crow was drowned in the sea.

The carcass of the elephant is to be compared to woman; the ocean to the Saṃsāra, and the crow to man. He who hankers after women will sink in the Saṃsāra.

Padmaśri objected that the known should not be given up for the unknown, illustrating this sentence by

The 6th story of the monkey (407-430).

In a wood on the Ganges there lived a couple of monkeys who loved each other tenderly. Once the male monkey jumped carelessly, fell down and died, but rose at once as a man, such was the holiness of the place.<sup>2</sup> His spouse followed his example and became a girl of great beauty. The man, hoping to become a god by repeating the experiment, jumped again, but was changed into a monkey. The woman was found and brought before the king, who made her his favourite consort. The monkey was caught by strolling actors, and taught to dance.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A somewhat similar incident is related in the 12th Taranga of the Kathā Sarit Sāgara, see p. 77 of Tawney's translation.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In the Kathā Kośa a bathing-place is mentioned, which has the power of turning animals into men. Two monkeys created by magic are heārd talking about it. Sanskrit College MS., Folio, 19 B. (TAWNEY.)

Once he was made to perform before the king and the queen. When he recognised the queen as his former companion, he burst into tears, repenting of his foolishness.

Jambū relates

The 7th story of the charcoal-burner (432-443).

A charcoal-burner going to the woods had provided himself with plenty of water. However, he grew so thirsty by his work, that he had soon spent his provision, and was obliged to go in search of more water. Creeping along in a scorching sun, he dropped exhausted in the shade of a tree. The coolness somehow refreshed him, so that he fell asleep. He dreamt that he was quaffing the water of many wells, tanks, etc., but not yet satisfied he came to an old well, from the bottom of which he licked up the muddy remnant of water.

Resembling him is a man who, having in former births enjoyed the delights of heaven, is still attracted by the empty pleasures of human life.

Padmasenā then told

The 8th story (446-640) of the cunning woman with the anklet, and of the jackal.

Devadinna, son of Devadatta, a goldsmith in Rājagrha, had married a shrewd beauty, Durgilā. Once she bathed in the river and was seen by a young man, who instantly fell in love with her. He succeeded in making sure that she returned his love, and then enquired of some boys, her name, and the place where she lived. He employed an old nun as a go-between, but Durgilā, who was just scouring sooty vessels, first reviled her as a procuress, and then beat her with her hand. The lover, however, heard patiently the lamentations of the old woman; for he saw at once that the impression of Durgilā's hand with the five fingers stretched out, which the nun showed him on her back, meant that they should meet on the fifth night of the waning moon; but he did not know where. So the go-between had again to face Durgilā, but fared

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kathā Sarit Sāgara, Vol. II, p. 237. (TAWNEY.)

even worse than before. For Durgila grasped her by the throat and, dragging her through the Aśoka-grove, expelled her by the western gate. This, therefore, was the place, the young man concluded, where they should meet (446-499). Accordingly he went, on the appointed night, to the Aśoka-grove and met Durgilā. The lovers gratified their passion till they fell asleep. About that time Devadatta chanced to go to the Aśoka-grove, and there discovered his daughter-in-law sleeping with a stranger. Having ascertained that his son was alone in his bed, he returned and abstracted an anklet from Durgila's foot as evidence of her crime. Durgilā, however, observed Devadatta abstracting the anklet, and guessing his intentions took her measures accordingly. Having dismissed her lover and ioining her husband's couch, she roused him, saying, that she could not bear the close heat in the room. She prevailed on him to spend the rest of the night in the garden, and there she lay down with him on the very spot where Devadatta had seen her with her lover. Devadinna resumed his slumber in his wife's embrace, but she soon woke him up and said that the father-in-law had just now insulted her; for he had by stealth taken an anklet from her foot. The husband promised to charge his father with his wickedness, but Durgila insisted upon his doing so at once, lest Devadatta should pretend to have seen her lying with a stranger. At last she prevailed upon her husband to swear that he would repeat in the morning what he had just said. And so he did, but his father denied the charge and declared that he had at that time seen Devadinna alone in his bed when Durgilā slept with a stranger in the garden. Upon this Durgila appealed to an ordeal in order to prove her innocence. Now there was there a statue of the Yaksa Sobhana of such sanctity that no guilty person could pass through between its legs.1 There she went

<sup>1</sup> Cf. the termination of the Andabhūta Jātaka, No. 62 in Fausböll's first Volume. A Brāhman woman promised to enter the fire, if she had ever touched the hand of any one except her husband. The fire was made ready. But she secretly instructed her paramour to be present

and, in the presence of a crowd of witnesses, she prepared to pass between the Yaksa's legs, when on a sudden her lover in the guise of a madman came forward and clung to her neck. Shaking him off, she called on the god to bear witness of her never having been touched by anybody besides her husband and the aforesaid madman. While the puzzled Yaksa was still at a loss how to act, Durgilā had passed between his legs. Her innocence was accordingly acknowledged by all. She was from the occurrence just related called Nūpurapanditā (446—545).

Devadatta grew so nervous by constantly thinking of Durgila's wickedness, that ever since he could not sleep for a moment. When the king heard of his strange disorder, he appointed him, for that very reason, guard of his seraglio. Now one of the queens often in the night came to look at him whether he was sleeping or not. This moved Devadatta's suspicion. In order to find out the cause of the queen's strange behaviour, he feigned sleep. Upon this, the queen, satisfied that she was now unobserved, went to a window under which the king's best elephant was being kept. The clever beast caught her by his trunk and deposited her on the ground. There the elephant's keeper reviled her for having kept him waiting so long, and beat her with the elephant's shackles. She pleaded as an excuse the extraordinary vigilance of the new guard, and thus easily pacified her brute lover. The couple then enjoyed themselves without restraint, till it was

at the ceremony. She exclaimed, "Brāhman, I have never touched the hand of any man except you; if this is true, may the fire not burn me." Then she began to enter the fire. But at that moment her paramour exclaimed: "Behold, the deed of this Brāhman purohita, he is making such a woman enter the fire." Then he went and seized her by the hand. She flung away his hand and said to the purohita, "My lord, my solemn asseveration has been spoiled, I cannot enter the fire." He said, "Why not?" She said, "My lord, I solemnly asserted that I had never touched the hand of any man but my husband, and now this fellow has just laid hold of my hand." The Brāhman saw that she had humbugged him, and he beat her and sent her away. (TAWNEY.)

time for the queen to return to her apartment, which was effected in the same way she had come.<sup>1</sup>

Devadatta, having watched the whole affair, felt relieved of his always recurring thought about Durgilā's wickedness, since he found out that even ladies of noble birth were so deeply degraded by their sensuality. He at once fell into a sound sleep which lasted a whole week. When he woke up, he was brought before the king who inquired into the cause of the sudden change in the guard's condition. Devadatta then related all he had seen of the queen's intercourse with the elephant's keeper. The king ascertained the truth of this information in the following way. He caused the naked queens to ascend an elephant constructed out of mats. When it was the guilty queen's turn to get on the counterfeited elephant, she pretended to be afraid of it, and being beaten by the king with a lotus-stalk, she feigned a swoon. The king discovering on her back the marks which the shackle had left, condemned her to death. She had to ascend the elephant together with her low-born lover, who had to drive the animal to a precipice on the Vaibhāra mountains, and thence to precipitate the elephant together with themselves. When the crowd of spectators saw the elephant on the brink of the abyss first lifting one, then two, and at last three legs, they besought the king to spare the noble animal. The king assenting, the keeper undertook to lead the elephant safely back, on condition that his and the queen's lives should be spared. This they were granted, but they were banished from the country (546-594). Once at nightfall the couple reached an empty shrine and there put up for the night. After a while a robber, pursued by policemen, entered the same temple, and feeling his way in the dark, touched and woke the queen up, who by his touch at once became enamoured of him, and promised to save his life. In the morning when the policemen entered the temple in search of the robber, the queen gave him

<sup>1</sup> Cf. Kathā Sarit Sāgara, Vol. I, p. 169. (TAWNEY.)

out for her husband, and the policemen believing her, and naturally mistaking the elephant's driver for the robber they sought, seized and impaled him on the spot. The tortured man greatly suffered from intense thirst, but nobody dared to bring him water. At last a compassionate Jaina, called Jinadāsa, promised to fetch him water if he would meanwhile invocate the Arhats. This the poor man did, but before Jinadāsa returned, he died, still invocating the Arhats. He was reborn as a Vyantara god (595–618).

The queen and her new lover had set out on their journey and reached a swollen river. The robber proposed to bring over first the queen's clothes and jewels, and then herself. But when he had crossed the river with everything the queen had had on her body, he thought it safer to part company with so dangerous a woman and left her naked like a newborn baby on the opposite bank.1 In this plight she was discovered by the Vyantara god, the late elephant's driver, who had resolved upon saving her soul. He therefore took the form of jackal who had a piece of flesh in his mouth. But seeing a fish who had jumped out of the water and tumbled on the dry ground, he let go the flesh and rushed on the fish; the fish, however, jerked himself again into the water, while a bird coming suddenly down seized the piece of flesh. The queen seeing this, laughed at the jackal who had lost his flesh and missed the fish, whereupon the transformed god rejoined that she too had lost her first and her second lover.2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A similar story is told of Dharana and Lakani, and the latter's elopement with a robber in Haribhadra's Samarāicca Kahā, 6th bhava, p. 426-433 of my edition of that text in the Bibliotheca Indica.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This incident is found in the Chulladhanuggahajātaka, on page 222 of the 3rd Vol. of Fausböll's edition of the Jātakas. The Chulladhanuggaha, after killing with arrows an elephant and 49 robbers, is, owing to his wife's treachery, killed by the chief of the robbers. The chief of the robbers deserts her, as in the text. Then Sakka assumes the form of a jackal with a piece of flesh, and Mātali by his orders assumes the form of a fish, and Panchasikha, of a hawk. Precisely the same drama is

He exhorted her to repent of her sins and to take refuge with the Jinas. The queen followed his advice and became a nun (619-640).

 $Jamb\bar{u}$ , in order to show the effects of indulgence in passion, related

The 9th story of the enamoured Vidyādhara.

In the celestial city of Gaganavallabha on the Vaitāḍhya mountain there lived two Vidyādharas, the brothers Megharatha and Vidyunmālin. In order to attain some magical power they each resolved to marry a girl of low extraction, with whom, however, they were to live in chastity for a whole year. So these brothers went to Vasantapura and thence to a village of Candalas whose confidence they succeeded in gaining. They gave themselves out to be natives of Ksitipratistha and to have been disowned by their parents. The Candalas admitted them into their community on condition of their conforming to the habits of Candala life, and gave them each a deformed girl for wife. Vidyunmālin nevertheless loved his spouse who, at the end of the year, was big with child. He therefore refused to leave her, when his brother, who had been true to his purpose, went home, promising, however, to return after a year. At that period things were worse than before. The wife of Vidyunmālin,

enacted as in the Jaina form of the story, with the result that the woman becomes ashamed and repents.

The incident is also found in a slightly altered form in the Avadānas, translated from Chinese originals by Stanislas Julien (Vol. II, p. 11). There was once a woman rich in gold and silver who was in love with a man. She followed him with her riches, and the two arrived on the bank of a rapid river. The man took her things, and deserted her, as in the Jaina story. Then she saw a "renard sauvage" who had caught a hawk, and had let it go to catch a fish in the river. He lost both. The woman said to the fox, "You must be very stupid; your wish to get both things has caused you to lose both." The fox answered "I admit that I have been stupid, but your stupidity far exceeds mine."

This story is said to be an extract from the *Encyclopædia Fa-Youen-tchu-lin*. (TAWNEY.)

who had given birth to a boy, was again pregnant, and her husband was not willing to quit her. The close of the third year found Vidyunmālin equally unsuccessful in attaining his end; for the love for his children had added a new tie which he had not the heart to break, though his wife was a deformed shrew, and his life among the Cāṇḍālas was loathsome. Megharatha, therefore, left his infatuated brother, never to return. He enjoyed the most exquisite pleasures in his state of life. At last, being ordained by the monk Susthita, he died to be reborn as a god, while his brother's soul erred about in the Saṃsāra (645-691).

Kanakasenā warning Jambū against over-eagerness, told *The 10th story* of the shell-blower.

A husbandman in Śāligrāma used to protect his fields from inroads of deer by sounding a conch while sitting on a tree. One night a gang of robbers was driving off a herd of stolen cattle when they heard the conch, and supposing themselves pursued, they dispersed in all directions. In the morning the shell-blower discovered the herd without a shepherd, grazing close by. He drove it to the village and gave it away to his co-villagers, pretending to have received it from some deity. But he had to pay dearly for his easily won popularity; for when, in the next year, he was again on the same tree blowing the conch, the same robbers coming again with a herd of stolen cattle, heard the same sound issuing from the same spot as on their former expedition. They now ascertained the cause, and finding out their mistake, brought the man down from the tree, beat and tortured him, took away his cattle and stripped him naked. Then they left him alone to reflect on the evil effects of over great zeal.

Jambū relates

The 11th story of the monkey and the bitumen (720-745). In the Vindhya hills a very strong monkey drove away the other males and dallied with the females. Once another monkey, young and strong, came and courted the females; but the older one resenting the liberty he took, threw a stone at him.

A bloody quarrel ensued, in which, however, the older monkey decidedly suffered the most. He retired, covered with wounds and thoroughly exhausted. Coming to a rock from which bitumen was oozing, he mistook the liquid for water and began to lick it. But the bitumen clung so strongly to his face that he could not get it off, and when he touched it with his hands and feet, they too became fixed in the bitumen. He thus perished miserably. In like way sensual lust laying hold of man by one of his senses is sure to ruin his entire soul.

# CANTO THE THIRD.

Nabhahsenā relates

The 12th story of the two old women (1-45).

In some village there lived two very poor old women, Buddhi and Siddhi, who were great friends of each other. Buddhi had for a long time continued to sacrifice to a Yaksa, Bhola (or Bholaka), when the god, pleased with her devotion, promised her whatever she should ask. She asked him for sufficient means to live well; and the Yaksa assented, saying, that she would daily find a dinara at his foot. The poor woman thus at once became richer than all people about her, and she began to live in great style. When Siddhi had become aware of this change, she did not rest till she had wormed the secret out of her crony and forthwith worshipped the Yaksa with the utmost zeal. The god at last rewarded her devotion by granting her request, viz., that he should give her double what he had given to her friend. It became now the latter's turn to envy her friend's good luck, and to worship the Yaksa till she got double the sum, which Siddhi earned. Again, Siddhi sacrificed to the Yaksa, and when the god was pleased, asked him to make her blind in one eye. Buddhi believed that her companion had by her devotion doubled her income, and moved by envy she again exerted herself to please the god. When the god at last granted her boon, she asked him to give her twice what he had granted to Siddhi. Upon this she became blind in both eyes. In the same way, the queen concluded, Jambū

1, 11, 9

would lose his share of life's pleasures in striving to obtain a more exalted state of being. Jamb $\bar{u}$  rejoined, he would never quit the right path and told

The 13th story (45-106) of the excellent horse.

In Vasantapura, the capital of king Jitasatru, lived Jinadāsa, a pious merchant. Once the king inspected the colts of his stud, and ordered the connoisseurs of horses to select the best one. He gave the colt in charge of the aforesaid Jinadasa, who tended it with the greatest care. He himself led the horse to the tank and back. On the way there was a Jaina temple, round which he always rode thrice without entering it. As the colt grew up, the power of the king increased. His neighbours and rivals being of opinion that the king's success depended on his possessing the marvellous horse, resolved to rid him of it. When all their efforts to get or kill the horse had failed, the minister of one hostile king ventured to steal it by deceiving its guard. In the guise of a Jaina layman he visited Jinadasa and completely gained his confidence. Once when Jinadasa had to go to some relations of his, he left the house in charge of his friend, the disguised minister, and set out on his journey. In the next night the minister got on the horse, but though he tried hard the whole night, he could not make the horse quit its accustomed route, from the house to the tank, round the temple, and back. At the break of day he had to give up his plan and made his escape.

Kanakasenā then told

The 14th story (108-121) of the imprudent boy.

In a village lived the poor widow of a  $gr\bar{a}mak\bar{u}ta^{-1}$  together with her idle son. When she once reproached him with his inactivity, the boy promised he would henceforth do all in his power to gain the means of living. Some time afterwards when the villagers had assembled to gossip, the donkey of a  $bh\bar{a}maha$  broke loose, and the owner ran after it, calling on all to stop the animal. The boy now thought there was a chance of gaining

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In the dictionaries this word is said to mean the noblest man in a village.

some money, and running after the donkey, took hold of it by the tail. The animal furiously kicked the boy in the face, till he fell down all but lifeless.

Jambū, in order to illustrate the bad effects of love related The 15th story (123-140).

A certain bhuktipāla had an excellent mare which he gave in charge of a man called Sollaka. But Sollaka gave to the mare only part of the good things intended for her, and consumed the rest himself. To atone for this fraud, he was, after his death, again and again born as an animal, till at last he was born as the son of Somadatta and Somaśrī, Brāhmans of Kṣitipratiṣtha. About the same time, the soul of the mare became embodied in the daughter of the courtesan Kāmapatākā, who grew up the finest girl in the town. All the young men outbade each other in order to purchase her favour. The son of Somadatta had also fallen in love with her, but as he was very poor, the courtesan did not even vouchsafe a kind look. To be at least near her, the infatuated lover became her servant, and when he was turned out, he rather submitted to the worst treatment than to leave the house of the beloved girl.

Kamalavatī relates

The 16th story (142-147).

A man driven from home by famine joined a caravan. Once when the caravan was making a halt in the woods, the man strolled about, and saw a bird tearing a piece of flesh from the mouth of a sleeping lion. Flying off and perching on the bough of a tree it croaked  $m\bar{a}$   $s\bar{a}hasa$ , i.e., 'beware of rashness'! The man was astonished at the ludicrous contrast between the words and the act of the bird. Kamalavatī warns her husband not to act like that bird.

Jambū relates

The 17th story of the three friends (149-184).2

<sup>1</sup> Cp. Mahābhārata II, 1548.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This closely resembles the 129th story in the Gesta Romanorum (Bohn's Antiquarian Library). See also Kathā Sarit Sāgara, Vol. II, p. 57, and note. (TAWNEY.)

The domestic priest and chief minister of Jitasatru, king of Ksitipratistha, was Somadatta who had three friends Sahamitra. Parvamitra, and Pranamamitra. Sahamitra was his constant and intimate companion; Parvamitra was occasionally his guest on parties of pleasure; with the third, Pranamamitra, he used to talk when they met, but he never admitted him to greater intimacy. Now it happened that the minister fell in disgrace with the king, so that he thought fit to hide himself, till the wrath of the king should be over. He therefore went by night to Sahamitra and asked him for shelter and concealment in his house. But Sahamitra flatly refused him any help, which would provoke the resentment of the king and endanger himself. After this rebuff. Somadatta went to his second friend Parvamitra, who received him with a show of kindness and respect. As regarded his own person, he said, he should be glad to share his friend's fate, but he had also to consider his family's safety; he therefore entreated him to apply to somebody else, and actually accompanied him as far as the next square. Almost without hope of success Somadatta then addressed Pranamamitra, to whom he had shown but so small favour. Pranamamitra, however, kindly offered his assistance and conducted the fallen minister out of the king's dominion to some place where he lived in safety.

The minister is compared to the Soul; Sahamitra to the Body which, on death, parts company with the Soul; Parvamitra to friends and relations who leave the corpse on the burying-place; Praṇāmamitra to Merit (dharma) which goes with the soul to the world beyond.

Jayasrī relates

The 18th story of the story-inventing girl (186-212).

In the town Ramaniya the king was so fond of stories1 that

 $<sup>{\</sup>it Cp.}$  Mahābhārata XII, 12456, Manu IV, 239 ff. Vasupūjyacarita II, 1610.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The same story occurs in the Āvasyaka Chūrni, IX, 32a, and a considerably different version of it in the Višeshāvasyaka Bhāshya V, 187¢ 2. (Leumann.)

he ordered every day one of the inhabitants to relate a tale. When it became the turn of an illiterate priest to entertain the king with a story, the poor man was in great despair, because he was too awkward to speak before people and not able to tell anything. His daughter Nāgaśrī, learning the cause of his alarm, promised to go in his stead. She boldly went to the palace and told the king that she was Nāgaśrī, daughter of the poor agnihotra Nāgaśarman and Somaśrī. Her parents had promised her in marriage to a Brāhman youth called Catta. Once when they were absent on a journey, her bridegroom had arrived. She had entertained him as well as she could, and for the night had offered him the only bed in the house. Being afraid to lie on the filthy floor, she had waited till Catta was asleep and had then crept into the same bed. Catta, however, had become aware of her presence, and tried to suppress his suddenly awakened passions. This effort had killed him. When she had discovered the fact, she had become afraid that as appearances told against her, she would be thought guilty of having killed Catta and be punished accordingly. She, therefore, had cut the corpse into pieces and buried them secretly.1 When she had effaced all traces of what had happened, her parents had arrived. The king asked Nāgaśrī whether what she had told was true or not. The girl laughed and said that there was no more truth in her story than in any other which he had heard before. Jayaśrī winds up her tale by saying Jambū would not succeed in deluding them by empty stories.

Jambū relates

The 19th story about Lalitanga (215-275).

King Śatāyudha of Vasantapura had a beautiful wife, Lalitā. Once she was looking from the pavilion of the palace on the passing crowd in the street, when she observed a very handsome young man of whom she at once became passionately enamoured. Her servant, a shrewd woman, abetted her passion and found out for her that the young man was a certain Lalitānga,

<sup>1</sup> Compare Avasyaka Niryukti, IX, 59, 14. (LEUMANN.)

son of the merchant Samudrapriya of this town. The queen wrote him a letter in which she owned her passion, and sent it to him by her servant. The woman encouraged the timorous lover, and promised to bring him together with the queen. When on a festival the king went a-hunting and but few people remained in the palace, the servant woman there introduced Lalitanga disguised as a statue of a Yaksa. Thus he and the queen were enabled to gratify their passion for each other. But the guards of the seraglio somehow made sure that a strange man was concealed in it, and on the return of the king communicated to him their suspicion. The king at once went into the seraglio, but though he trode noiselessly, he was perceived by the watchful servant who warned the queen. Both women threw Lalitanga out of a window which opened on a dunghole, in which he accordingly fell. As he could not get out of it, he had leisure to repent of his rashness. So he continued in the hole, living on such food as both women threw him down from time to time, till at last the rainy season set in and rapidly filled the hole with water. Thus he was carried into the outer ditch, on the bank of which he landed and swooned. Accidentally his nurse found him there. She led him home and tended him, till he recovered from the bad effects of his loathsome prison.

Lalitānga is compared to the Soul; his love for the queen, to Pleasure; his stay in the dunghole, to the state of the fœtus; his deliverance thence, to Birth; his landing on the bank, to the child's entrance in the sūtikābhavana; his swooning, to the child's swooning on being delivered from the womb; the nurse who saved him, to the effects of Karma. Jambū concluded that though Lalitānga might be such a fool as for a second time to have himself brought to the queen, he, Jambū, would not do that which would cause him to be born again and again.

When the wives of Jambū perceived that he was not to be shaken in his purpose, they declared that they also would enter the order, and so did Jambū's parents and relations. Even Prabhava, the robber, made up his mind to become a monk, if

his parents would permit him to do so (276-280). On the morning of the following day Jambū (of the Kāśyapa gotra) prepared for his renunciation. He hastened to Sudharman, the fifth Gaṇadhara, who ordained him and his kinsfolk (281-289). After a few days Prabhava returned and was, with the permission of his parents, admitted into the order of monks. He was, from that time, the disciple and constant companion of Jambū (290-292).

### CANTO THE FOURTH.

Once Sudharman, surrounded by his disciples, Jambū, etc., arrived in Campā and took up his abode in the park outside the town. The inhabitants, men and women, hastened to salute the Ganadhara. King Kūnika saw the crowd bustling on the road, and asked what had happened that all the people were leaving the town. Being informed that Sudharman was staying in the neighbourhood, he dressed splendidly and went there in great state. Arriving, however, at the park, he put off the royal insignia, and barefooted he approached the Ganadhara who was preaching to the people (1-37). When the sermon was at an end, the king asked Sudharman who Jambū was; for the king was greatly struck with the beauty and remarkable appearance of Jambū (38-47). Sudharman related to him Jambū's history and foretold that he would be the last Kevalin. After him nobody would reach the Manahparyaya and the Paramāvadhi stages of supernatural knowledge; the Jinakalpa would be abandoned together with other holy institutions and practices, while on earth the sanctity of men would go on decreasing. Having heard all this the king paid his reverence to Sudharman, and returned to his palace (49-55). Sudharman entered the order at the age of fifty; thirty years he was the disciple of Mahāvīra, twelve years after whose death he reached the kevalam. He died eight years later, having accomplished his one hundredth year.

Jambū reached beatification sixty-four years after Mahāvīra's nirvāṇa, having appointed Prabhava of the Kātyāyana gotra as the visible head of the Church (56-61).

# CANTO THE FIFTH.

Prabhava anxious to find a worthy successor to his own place, in vain mustered his faithful flock. But by his mental sight (upayoga) he discovered among the heretics a fit man in the person of Sayyambhava of the Vatsa gotra, who was just celebrating a sacrifice in Rājagrha (1-7). He then proceeded towards Rājagrha, despatching two monks to the place where the sacrifice was going on. They were to ask alms from the priests, and if the priest should give them nothing, they should loudly exclaim: "Ah, you know not the Truth." All happened as Prabhava had foreseen, and the monks acted as they had been told. Savyambhava overhearing the strange exclamation of the holy men became unsettled in his mind about the Truth. His guru whom he questioned on this head, of course, affirmed that the Vedas were Truth, and that there was no Truth beyond the Vedas. But Sayyambhava did not let himself be put off in this way. He charged his guru with deceiving him and the public in order to gain his livelihood, and he threatened to cut off his head, if he withheld the Truth from him (8-24). The guru thoroughly intimidated, then confessed that a Jina idol was hidden below the sacrificial post. Only by its influence sacrifices could be celebrated, otherwise Nārada, a faithful believer in Jina, would hinder any sacrifice. He showed the idol to Sayvambhava, and declared that only the dharma of the Jinas was true, and that the Vedas were an imposture, upheld only for the purpose of procuring the priests an easy livelihood (25-35). Śayyambhava taking an affectionate farewell from his former guru, went in search of the two monks, and at last came to Prabhava whom he asked for instruction in the Jaina religion. Prabhava explained to him the five vows of the Jainas: and when Sayyambhava had renounced his former heretical views. he received diksā and became a zealous ascetic. He learned the fourteen pūrvas and became, after Prabhaya's death, the head of the Church (36-54). When Sayyambhava took dīksā. he left his young wife behind. They had as yet no children. This circumstance made the forsaken woman's case appear still more miserable, so that people compassionately asked her if there was no hope of offspring. She answered in Prākrit, manayam, i.e., a little. Hence the boy to whom she did eventually give birth was called Manaka (55-62). When Manaka was eight years old, and became aware that his mother was not dressed like a widow, he asked her who was his father. He then learned that his father was Sayyambhava, who becoming a monk had left her, before he, Manaka, was born, and never returned since. Manaka who yearned after his father, secretly left his mother and went to Campa. There he met his father, and as he did not recognise him as such, he inquired of him after his father by whom he wanted to be ordained. Upon which Śayyambhava gave himself out for the most intimate friend of his father in whose stead he would ordain him. Manaka agreeing to this, Śayyambhava brought him to the monks without explaining the relation subsisting between the boy and himself. Then the boy was ordained (63-80). Sayvambhava by means of his supernatural knowledge, perceived that his son would die in six months. The time being too short-for mastering the whole sacred lore in extenso, Sayyambhava condensed its essence in ten Lectures which he composed in the afternoon. Hence the work is called Daśavaikālika. For though to make abstracts of the Law is allowed to none but to the last Daśapūrvin, yet under certain circumstances a Śrutakevalin may do so. Manaka learned the Daśavaikālika, and thus, he was well instructed in his religion. When the six months were over and he died (81-88), Sayyambhava so heartily wept at Manaka's death that his disciples were at a loss to comprehend his deportment which appeared so unbecoming a worldrenouncing sage, and said as much. He then told them Manaka's history, and declared that he wept for joy because his son had died as a saint. The disciples only learning then that Manaka was their acarya's son, wondered why he had not told them this before. Sayyambhava replied that if they had known Manaka to be his son, they would not have exacted the obedience which is the duty of every novice, and the most

meritorious part of his moral exercise. He added that for the sake of Maṇaka's instruction he had composed the Daśavaikā-lika Sūtra, but now the object being attained, he would cause his work to disappear (89–100). The disciples, however, moved the Sangha to solicit Śayyambhava that he should publish the Daśavaikālika. Śayyambhava complying with their wishes, that work has been preserved (101–105). At last Śayyambhava died, having appointed Yaśobhadra as his successor (106, 107).

#### CANTO THE SIXTH.

After a most exemplary life of an ascetic and a teacher Yasobhadra died, leaving the management of the Church to his disciples Bhadrabāhu and Sambhūtavijaya (1-4). Four traders of Rajagrha, who had grown up together, took diksā under Bhadrabāhu and became most zealous monks. They separated and wandered about till the cold season when they returned to Rājagrha (5-15). In the afternoon, after having collected alms, they left the town for the Vaibhara hill. When the evening set in, one of them had got to a mountaincave, another to the park, the third near the park, the last not far from the town. They put up for the night at the places which they had severally reached, and there they were killed by exposure to the cold. The one on the hill died in the first watch of the night where the cold was most intense, he in the park died in the second watch and so on, as the cold decreased as one approaches the town (16-21).

# The founding of Pātaliputra.<sup>1</sup>

Udāyin succeeded his father Kūnika in the reign of Campā. Everything in his residency brought back to him the memory of his deceased father, and rendered him exceedingly sad. His ministers, therefore, persuaded him to found a new capital, just as Kūnika had founded Campā, after

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For other legends on the founding of the city of Pāṭaliputra, see Kathā Sarit Sāgara, Vol. I, pp. 15, 16; Pilgrimage of Fahian (Calcutta, 1848), p. 257 ff.

leaving Rājagrha on the death of his father (21-32). In order to find a site suitable for the future capital, Udāyin despatched men versed in the interpretation of omens. When they had reached the bank of the Ganges, they came on a magnificent Pāṭali tree. On a bough of this tree was perched a Chasha bird, and opened from time to time its bill in which insects fell by themselves. The augurs, noticing this remarkable omen, returned to the king and recommended the spot for erecting there the new capital. An old augur then declared that the Pāṭali tree was not a common tree, for he had heard from some wise man the following story about it (33-41).

The story of Annikāputra (43-174).

There are two towns of the name of Mathura, one in the north, the other in the south of India. Devadatta, the son of a trader in northern Mathurā, travelled to southern Matourā in which town lived a friend of his Jayasimha, like himself a trader's son. Jayasimha had a sister called Annikā, who was an exceedingly fine girl. Once Jayasimha treated Devadatta to an excellent dinner which Annikā had prepared. She waited on her brother and his friend, who, being struck with her beauty, fell in love with her. On the next day he sent some persons to Jayasimha who should declare his suit for Annikā. Jayasimha assented to their proposal on condition that Devadatta and Annikā should stay in his house until the birth of their first child. Thus they were married (42-61). After some time Devadatta received a letter from his parents urging him to return, as they had become blind and helpless with old age. He wept piteously over this letter in great despair; for he had given his word not to leave Jayasimha's house. Annikā, finding him in this sad condition and getting no answer from him, read the letter herself and saw at once how things stood. She went to her brother and succeeded at last in extorting his permission for Devadatta to depart with her (61-80). Though they gave no name to the boy, reserving the right of selecting one to their parents, he generally was known under the name of Annikāputra and continued

to be so, even after his parents had formally named him Samdhīrana (81-87). Having grown up he was ordained. by Jayasimha, and in old age he came to live in the town Puspabhadra on the Ganges. The king of that country was Puspaketu; his wife, Puspavatī. They had twins, a boy Pușpacūla, and a girl Pușpacūlā. These children loved each other so much that the father determined to unite them in marriage. He therefore put to his ministers the question. who was lawfully entitled to dispose of whatever came to light in his seraglio. Little knowing what the king was aiming at, they answered that the king had the right to dispose of such things as he liked. From this decision the king pretended to derive the authorisation to make a match between his children. They were accordingly wedded notwithstanding the opposition of the queen who had adopted the Jain persuasion (88-104). After the decease of the king, and the succession of his son to the throne, the queen persevered in " entreating her children to dissolve their criminal union. But perceiving her remonstrations utterly disregarded, she became a nun. At last she died and was born again as a god (105-107). This god being aware by his superior knowledge of the awful punishment which Puspaculā would incur in the next world if she did not separate from her husband brother, showed her in a dream the different hells. Great was the terror which these sights caused her, and in vain did the king try spells and incantations to allay it 1 (108-116). At last he assembled wise men of different creeds and asked them for a description of hell. They identified hell with various ills inherent in the human lot. Of course the queen knew better and dismissed these men with open contempt. Then Annikāputra was brought forward: and his description of the hells 2 exactly coincided with what the queen had seen in her dream (117-126). Again the god sent the queen a dream in which she saw

<sup>1</sup> For the queen had the same dream every night.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Which he stated to be given according to the sacred books.

the delights of heaven, and again the heretic philosophers put forward their rationalistic views of heaven. But Annikāputra's description of the heavens satisfied the queen, so that she was persuaded of the truth of the Jaina faith and desired to join the order of nuns. Her husband consenting on condition that she would beg alms only at his house, she took  $diks\bar{a}$  (127-146). Annikāputra foreseeing that a famine would set in, sent off his gaccha to some other country. He stayed behind himself as he was too old to wander about, and the queen carefully ministered to all his wants. For her devotion she was at last rewarded by acquiring the kevala knowledge. But she concealed this fact from all and especially from Annikāputra, whom continuing to attend she astonished by divining all his wishes. Once she arrived with his food in a shower of rain. The old monk upbraided her, because it is forbidden to go out in the rain; but she excused herself by saying that she knew the water-bodies on the road to be lifeless, and in order to account for such knowledge she was obliged to confess that she possessed the kevala (147-159). Annikāputra then asked her when he should attain the kevala. She replied that this would happen on his crossing the Ganges. Annikāputra therefore hastened to the ferry-boat on the Ganges; but on whatever side of the boat he placed himself, that part of the boat went down. The other passengers perceiving this threw him over board; the same moment a demon, an enemy to the Jainas, erected a pike in the river so as to impale the unhappy monk. Even in this painful situation Annikāputra succeeded in concentrating his thoughts, and thus at last reached Nirvana which event was duly celebrated by the gods near the place, which henceforth became a famous Tirtha called Prayaga (160-169). The scull of Annikāputra was drifted down by the river and landed on the bank. There the seed of a Pātala tree found its way into it, and springing up it developed into the tree which was to mark the site of the new capital (170-174).

Such being the auspiciousness of the place, the king gave order to build in it the new capital, which was to be called after

the tree Pātaliputra. The artisans of the king arriving at the spot went round the tree in an ever-widening circle till they heard the cry of a jackal. At that moment they dropped the measuring line, thus marking the limits of the city. In its centre a fine Jaina temple was raised by the order of the king who was a devout Jaina, and many other stately buildings adorned the new capital of Udayin. He became a powerful monarch of whom the other kings stood in great awe (175-188). Once a king who had incurred Udāyin's displeasure was dethroned by him and died in the flight. His son entered the service of Udayin's enemy, the king of Avanti, and promised to rid him of his rival, if he would acknowledge him afterwards as his friend and equal. He accordingly went to Pātaliputra watching for an occasion to get near Udāyin. Observing that the Jaina monks had free access to the king, the disguised prince entered the order as a novice, and succeeded in completely gaining the confidence of his superior. On a pausadhaday the Sūri accompanied by the novice who carried a concealed weapon about him, went to the palace and preached to the king. After the sermon, all laid themselves down and soon fell asleep, except the novice who boldly cut the king's throat and escaped unchallenged by the guards (189-210). Being afraid that he might be regarded an accessory to the crime, and thereby bring disgrace on the Jain community, the guru determined to cut his own throat, so that the murderer would appear to have killed the king and him. Accordingly when in the morning the corpses of the king and the monk were discovered, but the novice could not be found, all thought the latter guilty of the deed. He was pursued, but having the start of his pursuers he escaped. However, he met with the reward he deserved. For the king of Avanti disowned and banished him. Thus he wandered about an exile, detested by all as the murderer of Udayin (211-230).

In Pāṭaliputra there lived a certain Nanda, the son of a courtesan by a barber. Dreaming once that the town was surrounded by his entrails, he told his dream to his guru. This

man, guessing the meaning of the omen, betrothed his daughter to Nanda. Now the marriage procession took place at the same time, when, on the death of Udāyin who left no heirs, the five royal insignia, viz., the State elephant, the horse, the parasol, the kumbha, and the two caurīs were anointed by the ministers and led through the streets. When the two processions met, the State elephant put Nanda on his back, the horse neighed, etc.; in short, it was evident, that the royal insignia themselves pointed him out as the successor of Udāyin. He was accordingly proclaimed king and ascended the throne sixty years after the Nirvāna 1 (231-243).

Nanda's dependent chiefs were disinclined to acknowledge his authority; even in his sabhā they refused him the customary respect. For, when he rose, nobody stirred to leave the room with him. Returning therefore and seating himself on the throne, he ordered the armed guards to put the assembled chiefs to death. But the guards smiling at each other disobeyed him. Now there were two sentinels, painted al fresco on the wall. Into these pictures a goddess, moved by Nanda's merits, put life, upon which the sentinels, slipping out of the wall, immediately put to death the disloyal chiefs. Thus the king's authority was restored and soon acknowledged throughout his kingdom (244–252).

# CANTO THE SEVENTH.

In a suburb of Pāṭaliputra lived a Brāhman called Kapila. Once after sunset a Jaina monk arrived at his house, and as it was too late to enter the town, he asked for shelter in the Brāhman's house. He succeeded in converting him to the Jaina faith and left him in the morning (1–13). During the rainy season some Jaina monks were staying in Kapila's house when a boy was born to him. This child, however, was at once possessed of Revatī demons who were expelled by pouring water from the monks' bowls on him. From this circumstance being muni-bhājana-kalpāmbho'-bhiṣikta the boy was called

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The date is wanting in Avasyaka Kath, XVII, 11, 30.

Kalpaka. He grew up a very learned and very pious man, who refusing offers of marriage, led the single life of a scholar and gained the esteem of all citizens (14-23). In a street where Kalpaka used to pass on his daily walks, lived a beautiful Brāhman girl. However, as she was afflicted with dropsy, nobody would marry her. Her father, therefore, resolved to cheat somebody into marriage with her, and fixed on Kalpaka as the man most likely to be taken in and to keep his word. Having sunk a well near his house, he placed the girl in it, and when Kalpaka passed the place, he cried for help, promising to marry his daughter to him who should save her. Not heeding the second part of the Brāhman's cry, Kalpaka rescued the girl. But then the father forced him to accept her as bride, as he had silently agreed to this proposition in rescuing her. Kalpaka, in the simplicity of his mind, thought himself bound by honour to marry the girl quite against his will, and did so after having cured her of her disease (24-39).

Nanda, hearing of Kalpaka's wisdom, wanted to make him his minister, but could not induce him to accept his offer. He then closely watched Kalpaka, hoping by some casual trespass of the man he would get him in his power. Kalpaka's life, however, continuing unreproachable, the king resolved by artifice to involve him in difficulties. He therefore ordered his washerman, a neighbour of Kalpaka's, never to return the clothes which Kalpaka should give him to wash. Once Kalpaka's wife wanted her best clothes to be washed for a festival by the king's washerman, and her husband, though unwilling at first to risk his things with the fashionable washerman, ended by letting her have her way. Of course he could not get her clothes back, though he constantly called at the washerman's for two years. His patience being worn out at last, he swore to dye the clothes in the cheat's blood. One night he furiously entered the washerman's house and frightened him so much that the clothes were at once given to him; however true to his word, he ripped open the poor man's belly and dipped the clothes in his blood. The wife of the washerman pleaded in

vain that the king had commanded them to retain the clothes (40-70).

Kalpaka becoming aware that the king had used this artifice in order to get him in his power, now hastened to the palace to appease him. To his utter astonishment, however, he was most graciously received by the king and pressed to accept the post of Minister, which, in his present situation, he of course did not refuse. Thus the guild of washermen, coming to the palace in order to prosecute the murderer of their member but finding him high in the king's favour, had to return without having presented their grievances. Under Kalpaka as prime minister, the power and fame of Nanda attained its meridian (70–84).

A former minister of Nanda, and predecessor of Kalpaka, anxious to overthrow the minister, made friends with his favourite servant, and was informed by her all that was going on in Kalpaka's house. Once Kalpaka prepared the wedding feast for one of his sons, and intending to invite the royal family, had a crown, parasol, etc., prepared with which to present the king on this occasion. Of these doings the fallen minister informed Nanda, at the same time artfully rousing his suspicions as to Kalpaka's treacherous designs of assuming himself the royal state. The king had therefore the minister's house thoroughly searched, and finding the information true, cast Kalpaka and his sons into a deep empty well. As only a pittance of food, hardly sufficient for one man, was daily let down for the prisoners, the sons resolved to give the whole of it to their father in order that he might save his life and revenge them on their enemy (85-104).

The vassals of Nanda perceiving that Kalpaka was no more, laid siege to the capital and reduced it to great distress. It was then that Nanda remembered the services of Kalpaka and deeply regretted his absence. Hearing that one of the prisoners in the well had survived, he gave order to set him free. Thus Kalpaka pale and weak was at last delivered from his prison. Seated on a palankin he was paraded on the

walls in sight of the enemy, who, however, thinking the whole thing an imposture designed to frighten them, renewed their attacks (105-115). Kalpaka proposed to the enemy to meet their prime minister on a boat on the Ganges. When both boats were at a little distance, Kalpaka holding up part of a sugarcane, cut off the joints at its bottom and top, asking by gestures his opponent what would become of the sugarcane.1 The latter was, of course, unable to guess Kalpaka's meaning which was this: as the sugarcane grows at both its joints (sandhi), thus the Ksattriya thrive by either true or sham treaties (sandhi). The enemy, however, could not make a true treaty with Nanda, nor could they deceive him into a sham treaty. Therefore they would have no chance of success, but must perish in the contest. Kalpaka then pointed out to his opponent an Abhīra girl, carrying on her head a pot of sour thick milk which was smashed by a stick. His meaning was, that just as the milk was spilled, the army of the enemy would be scattered by him. At last Kalpaka had his boat rowed round and round the other to indicate that the enemy would be beaten on all sides, and then left his puzzled opponent. The latter returning to his party was obliged to confess that he could not make out the meaning of Kalpaka's strange behaviour. The enemy, being thus convinced that the formidable minister was again at the head of affairs, fled in a panic leaving behind all their train. Under the administration of Kalpaka, Nanda regained his power and severely punished Kalpaka's enemy (116-138).

# CANTO THE EIGHTH.

Seven descendants of Nanda succeeded each other. Their ministers were the descendants of Kalpaka; for Kalpaka had new offspring after the loss of his sons which has been related above. The minister of the ninth Nanda was also a descendant

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. the symbolic action of Tarquinius Superbus when Sextus sent a messenger to him from Gabii. (TAWNEY.)

of Kalpaka, Śakatāla, whose wife bore him two sons. The elder, Sthūlabhadra, was enamoured of the courtesan Kosā, with whom he had lived twelve years, while the younger son, Śrīyaka, was in the king's service, whose confidence and love he had gained (1-10). Vararuci, a Brāhman, famous as poet, philosopher, and grammarian, daily attended the king's audience and recited one hundred and eight stanzas of his own making. The king, though pleased with the verses, did not reward the poet, because Sakatāla, a zealous Jaina, looking upon him as a heretic, withheld his praise. Vararuci 1 therefore wormed himself into the favour of the minister's wife who induced her husband to applaud his composition. The king then daily gave the poet one hundred and eight dinars (11-19). The minister once asked the king why he gave such sums to Vararuci. Nanda replied, that he did so because the minister himself had applauded the poet. Upon which Śakatāla said that he admired the verses which were not of Vararuci's making, but were well known by all. He could even produce some girls who would recite Vararuci's pretended composition. The minister had seven daughters, namely Yakṣā, Yakṣadattā, Bhūtā, Bhūtadattā, Enikā, Venā, and Renā. The first of these could repeat anything which she had once heard, the second could do so after two hearings, and so on. These girls were placed by the minister behind a curtain when Vararuci recited a new composition of his, and then repeated the verses

¹ In the 4th and 5th Tarangas of the Kathā Sarit Sāgara are related some stories in which figure the same persons as in our narrative, but their relation to each other and the incidents differ widely from those related by Hemacandra. The persons mentioned in the Kathā Sarit Sāgara are: Vararuci and his wife, Upakoṣā, the last Nanda and a false Nanda, Śakaṭāla, their minister, and his sons who starve in a dark dungeon, while he subsists on the scanty food permitted them, Cāṇakya and an obscure antagonist of his, Subandhu and Candragupta. Very little that may claim to be historical, can be made out from these two traditions, if traditions they may be called. Only thus much can be asserted with safety, that some centuries after the beginning of our era popular stories about the epoch of the Nandas and the Mauryas were current in India.

to the king. 1 The latter, thinking himself deceived by Vararuci. stopped his pension (20-29). The poet now secretly hid a machine in the Gangā which, when touched, would jerk up a purse of one hundred and eight dinars previously deposited Taking his morning bath in the river he used to sing a hymn in praise of Gangā, and moving the spring by his foot would catch up the purse, pretending it to be the gift of the goddess. The news of this apparent miracle spreading fast, at last reached the king who talked about it with his minister. To come to the bottom of this mystery, Śakatāla set a spy to watch Vararuci, and thus discovered the whole trick. He caused the purse to be abstracted from the machine where Vararuci had deposited it in the evening. Therefore when on the following morning Vararuci tried, in the presence of the king and his minister, to play his trick again, he searched in vain for the purse. Then Sakatāla exposed the trick and returned the purse to the utterly confounded poet (30-45). Vararuci, impatient of his defeat, learned from the servants of Śakatāla everything that passed in the minister's house. Once a servant girl told him, that at the impending wedding feast of Śakatāla's son, Śrīyaka, the king would be among the guests, and that he would be presented with weapons, Availing himself of this opportunity for his revenge, Vararuci engaged some boys to recite everywhere a verse of his, stating that Śakatāla would kill Nanda and proclaim Śrīyaka king. Ere long this rumour came to the king's knowledge, who, in order to find out the truth, had the minister's house searched. The collection of weapons being there discovered confirmed the suspicion prevailing against the minister. The latter finding himself in disgrace and anxious to prevent the ruin of his whole family, persuaded Śrīyaka to kill him at the moment when he should prostrate himself before the king. He would at the same moment swallow a dose of strong poison, so that he would already be dead when his head should be

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. Journal Asiatique, 1895, p. 241 f.

struck off. Śriyaka consenting at last, everything came to pass as concerted (46-63).

The king, shocked by the atrocity of the deed, was informed by Śrīyaka that in punishing a traitor whose guilt was proved, he had but done the duty incumbent on every servant of the king. As a reward for this uncommon loyalty, the king offered him the seal of the prime minister, which he, however, declined in favour of his elder brother. Accordingly the same offer was made to Sthulabhadra, who said that he would take the matter into consideration. Ordered to make up his mind without delay, his reflections took an unexpected turn; for, perceiving the vanity of the world, he resolved to quit its empty pleasures, and plucking out his hair he acquainted the king with his resolution. The latter, however, suspecting the sincerity of his intention, watched Sthūlabhadra from a window of his palace, as he composedly went his way without even turning his nose when he passed rotting corpses. It was beyond doubt that Sthulabhadra was no more worldly minded. He took dīkṣā under Sambhūtavijaya (64-82). Śrīyaka having been then installed prime minister, longed to revenge the death of his father on Vararuci who was now in favour with the court. For this end Śrīyaka acted in concurrence with Koṣā the courtesan with whom his brother had lived twelve years. She persuaded her sister Upakoṣā with whom Vararuci was in love at that time, to induce him to take to drinking liquor. This being accomplished, the minister seized the first opportunity that offered, to intimate to the king that Vararuci was a drunkard, and as the king doubted whether this reproach had any foundation in truth, he promised to corroborate this assertion by proof. Accordingly when on the next morning the court had assembled, Śrīyaka had beautiful lotus flowers distributed among all present. But the flower given to Vararuci was sprinkled with a strong emetic so that by smelling it, he was forced to vomit the liquor he had drunk the night before. His guilt becoming thus notorious, he slunk from the court, reviled by all. He asked the Brāhmans for a

prāyaścitta, and was ordered to drink molten lead, under the application of which the poor wretch of course died (83–109).

Sthūlabhadra led a pious life under the guidance of Sambhūtavijaya. Once at the beginning of the rainy season, three monks presented themselves before Sambhūtavijava specifying the austerities which they intended to perform during the four months of the rainy season. The first monk took upon him to stay the whole season before a lion's den; the second to do so before the hole of a snake who killed one even by its look; 1 the third would sit on a Persian wheel. When they had departed on their errand with the Superior's permission, Sthulabhadra declared that he would live in the house of Kosā, the courtesan, without trespassing his vows. The Superior seeing him equal to the task, permitted him to undertake it. Koṣā, believing that a return of love was the cause of Sthulabhadra's visit, received him with great kindness and plied him with her charms and conversation. But his resolution and self-restraint was not to be conquered; on the contrary his piety made such an impression on her that she let herself be converted to the True faith. She vowed that henceforth she would belong to one man only, if the king should bestow her on one (109-132). At the end of the rainy season, the three monks returned and were received by the Superior with the honour due to performers of difficult austerities; but Sthulabhadra was welcomed with still more marked honour and greater praise. As the three monks ascribed the preference shown by the Superior to Sthulabhadra to his partiality for the son of a minister, they were anxious to prove themselves his equals. On the next rainy season, therefore, the monk who had stayed before the lion's den announced his intention to spend four months in Koṣā's house. In spite of the Superior's objections he repaired to the courtesan's house and asked her permission to stay in her house. Koṣā, who at once guessed the ambitious monk's motive, resolved to give him a lesson. She easily conquered

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. Kathā Sarit Sāgara, Vol. I, p. 294 and note; Vol. II, p. 464 and note. (TAWNEY.)

him by her charms, so that he entreated her to return his love. But she replied that being a courtesan her love was to be had only for money. In order to procure with what to pay her, the infatuated monk went to Nepal, the king of which country gave a precious shawl to every monk on his first arrival. Having got the king's liberal gift the man returned. On the route by which he was travelling, there halted a gang of robbers who kept a presaging bird. 1 Now, when the monk approached, the bird said: "there comes a lākh." The robbers, keeping a sharp look out, were astonished to see only a monk. They searched him, however; but finding nothing on him, they set him free. Then the bird sang out: "there goes a lakh." Upon which the leader of the robbers, anxious to learn the truth, recalled the monk who confessed that he had concealed in his stick a precious shawl which he intended as a present for a courtesan. Being dismissed without further interference, he hastened back to his beloved Kosā and presented her with the shawl. But she flung it in a gutter, and told the monk who deprecated her folly, that he was a still greater fool to allow his precious soul to sink in the mud of worldly passions. On which the monk repented and commenced a new life of austerities. It was about this time that Sambhūtavijaya died (133-169).

<sup>2</sup> The king gave Koṣā to a charioteer, a favourite of his. As Koṣā continually praised Sthūlabhadra in his presence, he thought that by showing his skill he would be able to gain her applause. To carry out his plan, he sat down in the garden and pierced a cluster of mangoes by an arrow; then hitting the end of the arrow by a second arrow, and that arrow by a third, etc., he was at last able to draw the fruits towards him, and to deliver them to Koṣā without leaving his place. Koṣā, in order to show her skill, made a heap of mustard seed on the floor, and putting a needle in it, covered

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Pancatantra I, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Av. Niry., XVII, 11, 34. (LEUMANN.)

<sup>3</sup> By a similar tour de forca is told of Drona in the MBh. I, 131 ff.

it by petals of flowers. She then danced on the heap without scattering the seeds or hurting her feet by the needle. Exceedingly pleased by this performance, her lover promised her any reward which she would ask and he could give. Koṣā, however, replied, that skill was nothing so very wonderful, since it depended merely on practice. But the deed of Sthūlabhadra, she asserted, was of a different kind; for he had, of his own will, subdued his passion and not yielded to the greatest temptations. The charioteer, learning who Sthūlabhadra was, desired to serve him, and, being further instructed by Koṣā, adopted the Jaina faith. Koṣā herself became a nun. About this time a famine of twelve years set in (170–193).

In Caṇaka, a village of the Golla district, lived the Brāhman Caṇin, a devout Jaina, whose wife was Caṇeśvarī. Their son, who got the name Cāṇakya, had all his teeth complete 1 on being born. The monks being informed of this marvellous circumstance, foretold that the boy would become a king. But the father being rather of a religious turn of mind, desired to spare his son a lot which he considered dangerous to the well-being of the inner man. Accordingly to remove the omen he broke out the boy's teeth. Upon which the monks foretold that Cāṇakya would govern by proxy. Cāṇakya, growing up and becoming learned in all sciences, married a poor Brāhman girl. Once the wife of Cāṇakya went to her parents on the wedding of her brother. There she met her sisters who, being married to rich men, were fine ladies,2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The same circumstance is told of Richard III of England. See Henry VI. C. V. 6. 52,

<sup>&</sup>quot;Teeth hadst thou in thy head when thou wast born To signify thou camest to bite the world."

See also line 74 of the same scene, and Richard III. IV, 4. 49. (TAWNEY.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. the following story in the history of Rome, which lead to the enactment that one of the Consuls should always be a Plebeian: M. Fabius Ambustus, a Patrician, had two daughters, the elder married to Serv. Sulpicius, a Patrician, the younger to C. Licinius, a Plebeian. It

while she made but a poor appearance, and was accordingly ridiculed by her rich relations. Greatly dejected, she returned home, and being earnestly questioned by her husband, she told him how she had been treated because of her poverty (194–213).

Cāṇakya, intent on making money, went to Pāṭaliputra; for he had heard that Nanda was wont to make a very liberal present to renowned Brāhmans. Arrived at the court he sat down on the first chair which was the king's seat. As Nanda's son, entering together with the king, noted Cāṇakya's presumption, an attendant girl offered him another chair. Cāṇakya, however, did not rise, but put his drinking vessel on the second chair, his stick on the third, his rosary on the fourth, his Brahmanical cord on the fifth. Impatient at his arrogance, the girl in attendance kicked him from his seat. Upon which Cāṇakya, furious with rage, vowed that he would dethrone Nanda and destroy his power. He then left the town (215–226).

Remembering the prophesy that he should reign through the intervention of a nominal king, he searched for a person fit to play that part. Wandering about he arrived at the village of the feeders of the king's peacocks (mayūrapoṣaka). There he heard that the chief's daughter, who was pregnant with child, had a strange craving for drinking the moon. Cāṇakya promised to satisfy her, on condition that the child to be born should be handed over to him. The parents of the woman agreed, because they were afraid that if baulked in her desire she would miscarry. Cāṇakya now caused a shed to be constructed, the thatch of which had an opening. In the

happened that Sulpicius was Consular Tribune in the same year that Licinius was Tribune of the Plebs; and as the younger Fabia was on a visit to her sister, Sulpicius, returning home from the forum with his lictors, alarmed the Plebeian's wife by the noise he made in entering the house. The elder sister laughed at her ignorance; and the younger Fabia, stung to the quick, besought her husband to place her on a level with her proud sister. (TAWNEY.)

night when the moon shone through the opening and was reflected in a bowl of milk placed below it, he led the woman into the shed, and ordered her to drink the milk; and as she drank it in her delusion, a man on the thatch of the shed gradually covered up the opening. Thus the woman was satisfied that she had drunk the moon. In due time she gave birth to a boy who, from the circumstance just related, was called Candragupta. Cāṇakya then continued to wander about in quest of means for procuring money (227–241).

Candragupta when playing with the children in his native village used to be acknowledged by them as their king.1 Cānakya on his first return to the village saw the boy, whom he did not recognize, playing his wonted part. In order to test his metal, he asked him for some present. The boy pointing to a herd of cows said, he might take them; he need not be afraid of the cowherds, as nobody would dare gainsay him. Cānakya, pleased with the pluck of the boy, learned from his playmates that he was Candragupta. Promising him a kingdom, he carried him off (242-252). With the money he had acquired, Canakya levied troops and laid siege to Pātaliputra. But his army being easily vanquished by the more numerous enemy, he and Candragupta were forced to run away. Nanda, however, sent swift horsemen in pursuit of them. When one of the pursuers had nearly reached them. Cāṇakya, to save himself and Candragupta, had recourse to a daring trick. Being on the bank of a lake, he assumed the posture of an ascetic, and ordered Candragupta to plunge in the water. The rider coming up to the spot, asked Canakya whether he had seen a young man running off. Canakya silently pointed to the water. Upon which the soldier began to put off his armour previous to plunging into the water. Cāṇakya instantly seized the sword and struck off the head of the soldier. He then put Candragupta before him on the horse, and continuing their flight, he asked him what he had

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. the Boy-king in the Saga of Ardschi Bordschi and Vikramā-ditya's Throne (Sagas from the Far East, p. 252). (TAWNEY.)

thought when he had been pointed out by him to the soldier. Candragupta replied that he had thought the master would know best what to do, from which answer Canakya gladly inferred that, as king, Candragupta would be an obsequious master to his future minister. A second horseman who was on the point of overtaking them was despatched in a similar way by Canakya, who this time made a washerman run away, by saying that the king had a grudge against his guild, and then resuming the work of the washerman (253-278). During their flight Candragupta became hungry, and Canakya left him in order to procure food in the next village. On his way he met a priest, and asked him what he had had for dinner. The priest replied that he had eaten a mess of rice with thick milk. As Canakya saw no other way to allay Candragupta's hunger without, by further delay, exposing him to the danger of being made prisoner, he ripped up the priest's belly, and extracting the food from the stomach gave it to the hungry boy (279-289).

At evening they reached a village, and going about in quest of food they came to the hut of a poor old woman who had just prepared the supper for her children. One of them greedily put his finger right in the middle of the dish, and being burnt began to cry. She railed at him for being as big a fool as Cāṇakya. Hearing himself alluded to in such terms, Cāṇakya entered the house and asked the woman the meaning of what she had just said. The woman replied that the child had burned his finger, because he would eat from the middle of the dish instead of from the outer part which was cool; in a similar way Cāṇakya had been defeated, because he had not secured the surrounding country before attacking the stronghold of the enemy (290–296). Profiting by the advice thus unconsciously given him, Cāṇakya went to Himavatkūṭa and entered into an alliance with Parvataka, the king of

<sup>1</sup> In the list of the kings of Nepal, according to the Bauddha Pārvatīya Vaṃśāvalī (*Ind. Ant.*, Vol. XIII, p. 412) the 11th king of the 3rd dynasty, that of the Kirātas, is Parba, apparently our Parvata; for, in

that place, promising him half of Nanda's country, if he would aid him to subdue Nanda (297-300). They opened the campaign by reducing the outlying provinces. One town, however, was so well defended that they could not take it. Canakya. therefore, secretly entered it disguised as a Tridandin monk. He saw there a temple of the Seven Mothers, and became persuaded that they were the tutelary goddesses of the town. When, therefore, the inhabitants, wearied by the long siege, asked him when the siege would be raised, he answered that it would be continued as long as the Seven Mothers were in the temple. The credulous people, therefore, removed the idols from the shrine, and at the same time Candragupta and Parvataka, acting on a hint from Canakya, retired with their army to some distance. But after a while, when the inhabitants were rejoicing over their regained liberty, they returned and took the town by surprise (301-310). After having devastated the country, the allies laid siege to Pātaliputra, and at last forced the enemy to capitulate. Nanda, throwing himself on the mercy of Canakya, was permitted to leave his kingdom, carrying with him all that he could place on one car. Accordingly he put his two wives and a daughter on his carriage, and loading it with treasures, he drove off. Meeting on the road with Candragupta, the princess instantly fell in love with him, and on her father's advice she selected him for her husband by the rite of svayamvara. She got down at once and began to climb into Candragupta's carriage, in doing which, however, nine spokes of the wheel broke. Candragupta would

the reign of the 7th king, Jitedāsti, is placed Buddha's Visit to Nepal, and in that of the 14th, Sthunka, Asoka visited the country.

¹ When king Kūṇika was besieging Vaiśālī, the hermit Kūlavālaka assumed the disguise of a Tridaṇḍin and entered the city. The people asked him how long the siege would continue. He said it would continue until they dug up the stūpa of the hermit Suvrata, which he saw protected the city from capture. Kūṇika withdrew his army, as in the text, and then returned and took the city. (Sanskrit College MS. of the Kathā Kośa, folio 71B.) (TAWNEY.)

have turned her off, but Cāṇakya prevented him, saying that the accident was very auspicious, as it portended that the new dynasty would flourish during nine generations (311–326).

In the palace of Nanda, whose treasures Candragupta and Cāṇakya divided between themselves, was a beautiful girl, whom the king had, since her birth, fed on poison. Parvata falling in love with this girl, took possession of her with Cāṇakya's consent. When, at the wedding ceremony, he seized her hand before the sacred fire, the poisonous sweat penetrated through his skin and at once took effect. Collapsing, he called out for the doctors, but Cāṇakya preventing Candragupta from fetching them, Parvata was soon a dead man. Thus Candragupta got possession of Nanda's and Parvata's kingdom. This happened one hundred and fifty-five years after the Nirvāṇa of Mahāvīra (326–339).

As some of Nanda's followers continually committed daring robberies, Canakya searched for a man who should be able to restore order. He selected for this purpose a weaver, whose resolution he had found out in observing him laying fire to such places in his house as were nests of bugs.<sup>2</sup> This man proved equal to his task, for he succeeded in putting to death all robbers (340-346).

Cāṇakya had an old grudge against the inhabitants of a village who had once refused him food. He now gave them an order which could be interpreted in two ways. When the men had done what they thought they were bidden to do, Cāṇakya could charge them with ext beying him, and under this pretext he had the village burnt down together with all its inhabitants (347–351).

Candragupta's treasury having by this time become almost empty, Cāṇakya was anxious to fill it again. He, therefore, invited the rich to gamble with him. Through staking a cup

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See the Kathā Sarit Sāgara, Vol. I, p. 149 and note. (TAWNEY.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A similar story is told about a low minstrel of Cologne whose house swarmed with bugs. He set it on fire and danced before it, singing to his fiddle to this effect: "if this will not do for the bugs, the devil may know what is more effective."

filled with dīnārs against a single dīnār, he easily won great sums as he employed forged dice. But as even this operation took too much time, he hit on the following plan. He invited the richest merchants to a party; when all were in their cups, he sang a stanza in which he boasted of his luck, his influence with the king, etc., and there the musicians sounded a flourish. The guests, excited by the example he had set them, sang in their turn, stanzas in which each man boasted of his wealth. Cāṇakya thus learned the extent of their means, and used this knowledge to fill the king's treasury (352–376).

The Ācārya Susthita lived in Candragupta's capital, when a famine, which lasted twelve years, forced him to send his Gana to some other country. Two young pupils of his, unable to bear the separation from their teacher, returned after a while, but soon severely suffered from the scarcity of food. Having learned the art of making themselves invisible by rubbing their eyes with a miraculous ointment, they secretly determined to procure food by this art. Unseen by anybody, they entered the palace, and sitting by the side of the king, ate from his plate. They thus daily shared the king's dinner. But the diminution of his food soon told upon the king, he rew thinner every day. At last Canakya being alarmed by these symptoms, directly questioned the king. The latter owned that though plenty of food was always set before him, he did scarcely get half of it, the rest disappearing by some unseen cause. In order to discover it. Canakya had the floor of the dinin a's Il strewn with a very soft powder, in which at the next ding the imprints of human feet became visible. By this means he made sure that somebody was the constant guest of the king, and he correctly guessed that the man must have made himself invisible by applying a miraculous ointment to his eyes. On the next day, therefore, when the king was at his dinner, Canakya caused the room to be filled with a thick smoke which brought the tears to the eyes of all present. Thus the miraculous ointment being washed down from the eyes of the two monks, they suddenly were seen sitting near the king and eating from his plate. All were

dumb-founded in spite of their resentment; but Cāṇakya afraid of offending the church, addressed the intruders as heavenly saints and dismissed them. Candragupta thought himself degraded for having eaten food left over by somebody else, but Cāṇakya allayed his misgivings by saying that it was highly meritorious to feed monks. Afterwards, however, he complained about the two monks to the Ācārya who laid the blame on the laity; for, he said, by neglecting the duty of charity, they forced the monks to help themselves as well as they could. His arguments induced Cāṇakya henceforth liberally to give alms to the monks (377–414).

As Candragupta patronised the heretic teachers, Canakya tried to persuade him that they did not deserve his favour because they were given to sensual pleasures. Though the king affirmed that he placed implicit trust in his minister's words, still he insisted on having the charge proved. Canakya, accordingly, invited all heretic teachers together to expound their doctrines in the king's presence. They gladly obeyed his orders, and were conducted to a part of the palace facing the queen's apartments, near which the floor was strewn with a fine dust. These men finding that the king had not yet arrived, stole to the seraglio and glanced through the windows at the women, till the king came to hear their discourse. After their departure, Cānakya proved by the traces of their feet, that they had been looking at the women. The Jaina teachers, however, who were invited on the next day, remained in their seats from the beginning till the end of their visit, and this time, of course, the dust on the floor in front of the windows was found untouched. Candragupta seeing this proof of the sanctity of the Jaina teachers, henceforth made them his spiritual guides (415-435). On Canakya's order, the food of Candragupta was mixed with a gradually increased dose of poison, so that in the end even the strongest poison had no effect upon him. Once the queen Durdharā who was big with child was dining with the king, when Canakya came upon them. Observing that the poison almost instantly killed the queen, he ripped open her womb and

extracted the child. He had been nearly too late; for already a drop (bindu) of the poison had reached the boy's head, who, from this circumstance, was called Bindusāra. In ripe age he was placed on the throne by Cāṇakya on the decease of his father who died by  $sam\bar{a}dhi$  (436–445).

Cānakya had adopted Subandhu as his colleague, but this ambitious man anxious to become prime minister himself, warned Bindusāra not to trust Cāṇakya, because he had ripped open the belly of the queen, his mother. The king, learning on inquiry, that this charge against Canakya was true, began to hate him. The fallen minister, however, feeling that his life, was drawing to its close, and being therefore indifferent to worldly interests, resolved that after his decease his enemy should not enjoy his victory. He laid his plan in the following way: Having pronounced strong spells over exquisite perfumes he placed them, together with some lines written on bhūrjapatra, in a well-varnished casket; this he put in a chest, which he carefully locked and hid in his house. Having done this, he distributed his riches among the poor, and retired to a dunghill near the town, there to starve himself to death. About this time the king, who had learned the details of his mother's death, repented of his inconsiderate ingratitude towards the benefactor of his race, and went to Canakya, imploring him to resume his office. But finding him firm in his purpose, the king vented his anger on Subandhu, who pleaded his innocence and offered to pacify Cāṇakya. He actually visited him, but while he made a show of paying his compliments to him, he contrived to put a faintly burning charcoal among the dry dung. The dunghill soon caught fire, and the great minister was consumed in its flames (446-469).

## CANTO THE NINTH.

With the king's consent Subandhu took possession of Canakya's house. Searching it for hidden treasures, he came on the chest and forced its locks; it yielded the casket. When he had burst it open, a delicious smell spread about, which he

eagerly inhaled. At last he found the  $bh\bar{u}rjapatra$ , which he supposed to contain the inventory of the looked-for treasures. But he was greatly alarmed by the perusal of the lines written on it; for they briefly stated that whoever, not leading the life of an ascetic, should smell the perfume must die by it. Subandhu tried the effect of the perfume on somebody else, and as that man died, though he was plied with all sorts of antidotes, he saw no other way of escaping a similar lot, but to turn monk. But as he conformed to monastic life in appearance only, he became the object of contempt wherever he went (1-13).

On Bindusāra's decease, his son Aśoka-śrī ascended the throne. He sent his son and presumptive heir, Kunāla, to Ujjavinī, there to be brought up. When the prince was eight years old, the king wrote (in Prakrit) to the tutors that Kunāla should begin his studies (उभीयज). One of Asoka's wives who wanted to secure the succession to her own son being then present took up the letter to read it, and secretly putting a dot over the च changed चधीयच into चंधीयच, i.e., "he must be blinded." 1 Without re-reading the letter, the king sealed and despatched it. The clerk in Ujjayini was so shocked by the contents of the letter, that he was unable to read it aloud to the prince. Kunāla, therefore, seized the letter and read the cruel sentence of his father. Considering that as yet no Maurya prince had disobeyed the chief of the house, and unwilling to set a bad example, he stoutly put out his eyesight with an hot iron. Great was the king's grief when these news reached him. For he dearly loved Kunāla, and he had intended him for his successor. But now he had to give up what hopes and plans he had formed; for Kunāla's blindness definitely disabled him from reigning. The king gave him a rich village on the revenue of which he might comfortably live, and placed the son of the rival queen in the residency of Ujjayini (14-34).

In the course of time Saracchri, the wife of Kunāla, bore

<sup>1</sup> See Indian Antiquary for 1881, Vol. X, p. 190. (TAWNEY.)

him a son for whom he decided to secure the succession. Disguised as a minstrel he went to Pātaliputra and won the hearts of the people by his fine voice. At last the king heard of the famous blind minstrel, and ordered him to perform in his presence. Kunāla, exhibiting his art, sung a lay to that effect that Asoka's blind son claimed his penny (kākinī). On the king's question who he was, he made himself known. The king pushing aside the curtain behind which he had been concealed, now recognised and tenderly embraced his son. He promised to grant him whatever he should ask. Kunāla merely repeated that he claimed his "penny." Being then informed by the ministers that princes denoted the kingdom by "penny," Aśoka sadly objected that being blind Kunāla never could ascend the Thereupon the latter said, he claimed the kingdom not for himself, but for his son. "When", cried the king, "has a son been born to you?" "Just now" (samprati) was the answer. Samprati, accordingly, was named Kunāla's son, and, though a baby in arms, he was anointed Aśoka's successor, after whose demise he ascended the throne and became a powerful monarch. Samprati was a staunch Jaina (35-54).

<sup>1</sup>A dreadful dearth prevailing about this time forced the monks to emigrate as far as the seaside. During these unsettled times they neglected their regular studies, so that the sacred lore was on the point of falling into oblivion. The Sangha therefore reassembling in Pāṭaliputra when the famine was over, collected the fragments of the canon which the monks happened to recollect, and in this way brought together eleven angas. In order to recover the Dṛṣṭivāda, the Sangha sent two monks to Bhadrabāhu in Nepal commanding him to join the Council. Bhadrabāhu, however, declined to come, as he had undertaken the mahāprāṇa vow which it would take twelve years to carry out; but after that period he would in a short time teach the whole of the Dṛṣṭivāda. Upon receiving this

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Compare Av. Niry., XVII, 11, 35 f. There is this difference that only two and not four adhyayanas, viz., the *bhāvanā* and *vimotti* are mentioned. (Leumann.)

answer, the Sangha again despatched two monks who should ask Bhadrabāhu what penalty he incurred who disobeyed the Sangha. If he should answer: "excommunication," then they should reply that such was to be his punishment. Everything coming about as foreseen, Bhadrabāhu requested, that out of consideration for his vow, the Sangha should send him some clever monks to whom he would daily deliver seven lessons at suitable times. Accordingly five hundred monks, with Sthūlabhadra as their leader, were sent to Bhadrabāhu. But all of them, except Sthūlabhadra, becoming tired by the slowness of their progress, soon fell off; Sthūlabhadra alone stayed out the whole term of his master's vow. At the end of it he had learned the first ten Pūrvas (55–76).

The seven sisters <sup>1</sup> of Sthūlabhadra, paying their reverence to Bhadrabāhu after his arrival in Pāṭaliputra, asked him where their brother stayed, and were directed to some temple. On their approach Sthūlabhadra transformed himself into a lion, in order to gratify his sisters with the sight of a miracle. Of course the frightened girls ran back to the guru to tell him that their brother had been devoured by a lion. Bhadrabāhu, however, assured them that their brother was alive, and so they found him on their return to the temple. The eldest of the sisters then proceeded to give him the following account of their adventures (77–83).

Śrīyaka who had entered the order together with his sisters was too weak to keep the prescribed fasts. She had, therefore, tried to accustom him to them by making him promise to protract his fast from one term to another and again to another; but his strength at last gave way and he died. She had reproached herself with having caused his death, and though the Sangha had declared her free from all guilt, she would not be satisfied without an absolving sentence from a Jina. The Sangha, therefore, by joining in a common penance, induced a Śāsanadevatā to carry her to Sīmandharasvāmin. This Jina

<sup>1</sup> See above, p. lxvii.

had not only confirmed her innocence, but had also taught her four sacred texts: the Bhāvanā Vimukti, Ratikalpa, and Vicitracaryā. On her return to the Sangha, who had remained in the same posture ( $k\bar{a}yotsarga$ ) for the whole time, she communicated these texts to the community. The first two texts were added to the Ācārānga Sūtra, the remaining two to the Daśavaikālika Sūtra (84–100).

When his sisters had left Sthūlabhadra, he went to Bhadrabāhu for his daily lesson. But the latter refused to teach him any more, as he had become unworthy of it. Sthūlabhadra replied that he remembered no sin since his ordination, but on being reminded by him of what he had done, he fell at his feet and implored his forgiveness. Bhadrabāhu, however, would not take up his instruction. Even the whole Sangha could only with great difficulty overcome his reluctance. He at last consented to teach Sthūlabhadra the rest of the Pūrvas on the condition only that they (viz., the four last Pūrvas) should not be handed down by him to anybody else. On Bhadrabāhu's death, 170 years after the Nirvāna, Sthūlabhadra became the head of the church (101–113).

### CANTO THE TENTH.

Sthūlabhadra once visiting Śrāvastī preached there in a suburban park. In the crowd of faithful hearers he missed his old friend Dhanadeva, and to inquire after him he went to his house. Dhaneśvarī, his friend's wife, received him with deep respect, and told him that her husband had lost all he possessed and was now travelling about as a trader. Sthūlabhadra knowing by his superior knowledge that an immense treasure was hidden below a pillar of the house, stretched out his hand in that direction, saying, "Lo, such is this house, such your husband's trade, and such is this"! Repeating these words again he left the house and went elsewhere (1–23).

On his return Dhanadeva rejoiced to hear of Sthūlabhadra's visit, all details of which greatly interested him. When the strange words and gestures of his holy friend were related to

him, he guessed at once their true meaning, and dug up the pillar so significantly pointed at by his friend. Of course he found there such a treasure that he became one of the richest men. In order to thank his benefactor, he went to Pāṭaliputra, and was converted by him to the Jaina faith (24–35).

Sthūlabhadra had two disciples, Mahāgiri and Suhastin. Because they were brought up by the Yakṣāryā,¹ the word ārya was prefixed to their names. They were taught by Sthūlabhadra the ten Pūrvas—for the last four Pūrvas he was forbidden to teach. After their teacher's decease they succeeded to his place (36–40).

## CANTO THE ELEVENTH.

After some time Mahāgiri made over his disciples to Suhastin and lived as a *Jinakalpika*, though the Jinakalpa had by that time fallen into disuse. Preaching everywhere the Law he came to Pāṭaliputra (I-5).

The merchant Vasubhūti, who had been converted by Suhastin, did his utmost to bring over his kinsmen to his new faith; but they would not be converted without the concurrence of an Ācārya. Suhastin, therefore, yielding to the entreaties of Vasubhūti, came to the house of the latter, and began to expound the Law. Just then Mahāgiri, chancing to enter the same house, Suhastin, with marked deference, rose and greeted him to the utter astonishment of Vasubhūti who could not imagine that anybody did rank above Suhastin. The latter, however, declared Mahāgiri to be the holiest of men because of his austerities; for he did only eat the offal of food, and if he could not get that, he would not break his fast. After this interruption Suhastin accomplished the conversion of Vasubhūti, and returned to his place (6-15).

On Vasubhūti's suggestion his kinsmen always kept some remnants of their meals in store for Mahāgiri, in case he should beg at their doors. The saint, however, by dint of his superior

<sup>1</sup> Evidently Sthūlabhadra's eldest sister is intended.

knowledge perceived at once that the alms offered him were unacceptable, because they were especially reserved for him. He, therefore, severely rebuked Suhastin for having caused this nuisance, but at last he forgave him on his promise never to give him any more annoyance (16–22).

During a visit of Suhastin in Ujjayini a procession of Jīvantasvāmin's image took place. Suhastin and Mahāgiri, having come to that town, followed the sacred car together with the whole community. When the procession passed the palace, Samprati intently regarded Suhastin, whose very prepossessing appearance struck him as having been familiar to him in some far off period. But while he racked his memory, he suddenly swooned. With his returning breath came the remembrance of his meeting with Suhastin in his preceding life. Eagerly hastening to, and prostrating himself before him, he professed his faith. On his question whether Suhastin also did recognise him, the latter answered in the affirmative and proceeded to relate their former meeting (23-38). Once, he said, he and Mahāgiri were staying in Kauśāmbī. Although there was then a dearth, the laity continued to provide the monks with food. When on some day they returned from their begging tour, a starving vagabond begged food of them. They excused themselves, however, by saying that they could do nothing without the consent of their superior. The vagabond, therefore, went up to Suhastin who, foreseeing that this man in future times, would become a patron of the church offered him food on condition that he should first take the vows. Complying with this demand, the beggar received plenty of food; but he gorged himself with it to such a degree that he was suffocated. He died in the following night, and was born again as Kunāla's son, the present king Samprati (39-54).

The king looking up to Suhastin as his greatest benefactor, was converted by him to the true faith, and henceforth strictly performed all duties enjoined to the laity. He further showed his zeal by causing Jina temples to be erected over the whole of Jambūdvīpa (55–65).

During Suhastin's stay in Ujjayini, and under his direction, splendid religious festivals and processions in honour of the Arhat were celebrated, and great was the devotion manifested by the king and his subjects on this occasion. The example and advice of Samprati induced his vassals to embrace and patronise his creed, so that not only in his kingdom but also in the adjacent countries the monks could practise their religion (66–83).

In order to extend the sphere of their activity to uncivilized countries, Samprati sent there messengers disguised as Jaina monks. They described to the people the kind of food and other requisites which monks may accept as alms, enjoining them to give such things instead of the usual tax to the revenue collectors who would visit them from time to time. Of course these revenue collectors were to be Jaina monks. Having thus prepared the way for them, he induced the Superior to send monks to those countries, for they would find it in no way impossible to live there. Accordingly missionaries were sent to the Andhras and Dramilas, who found everything as the king had told. Thus the uncivilized nations were brought under the influence of Jainism (89–102).

Remembering that in his preceding life he had been a starving beggar, Samprati gave order that at the gates of the town the needy should be supplied with food and drink. The remnants of the food which the cooks used to eat themselves, he caused to be reserved for the monks, and compensated the cooks with money. Such was the religious zeal of the king, that he ordered the merchants to give the monks gratis all things they should ask for, and to draw on the royal treasury for the value of the goods. It may be imagined that the merchants did not hesitate to obey the liberal king's order (103–112).

Although the alms with which the monks were thus supplied are expressly forbidden by the rules of the church, Suhastin, afraid to offend the zealous king, dared not make any opposition. Mahāgiri, therefore, severely blamed Suhastin, and

resolved definitely to separate from him. For, as he said, there was an old prophecy that after Sthūlabhadra the conduct of the Jainas would deteriorate. Accordingly after saluting the image of Jivantasvāmin he left Avanti and went to the Tīrtha Gajendrapada, i.e., the footprints of the elephant on which Indra rode to attend the sermon of the last Arhat when he converted Daśarnabhadra.¹ There, starving himself to death, he reached svarga. Samprati dying at the end of his reign, during which he continued a patron of the Jainas, became a god and at last he will reach Siddhi (113–127).

Suhastin, returning after an absence of some time to Ujjavinī in order to pay homage to Jīvantasvāmin, sent two of his pupils into the town to procure lodgings. A merchant's wife, Bhadrā, offered them a spacious stable of which Suhastin gladly took possession. While in the evening he repeated the Nalinigulma Adhyayana to the monks assembled in the stable, Avantisukumāla, Bhadrā's son, amused himself with his wives on the top of the house. Listening to Suhastin's description of the Nalinīgulma, he suddenly remembered having in a former existence lived as a god in that realm. He went down to Suhastin and asked him for dikshā, in order that on his death he might return to that delightful place. Suhastin refused to comply with his wish on account of the young man's delicate health!; but as the latter persevered, he ordered him first to obtain the consent of his relations, which, however, was withheld from him. Avantisukumāla, therefore, of his own will, plucking out his hair and assuming the appearance of an ascetic, presented himself before Suhastin who in order to prevent such irregularities, consented to ordain him in due form (128-148).

As Avantisukumāla's constitution rendered him unable long to sustain the hard life of an ascetic, he at once asked and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The origin of the Tirtha and the story of king Dasarnabhadra is related by Bhadreśvara in the Dasannabhadda Muddhadākahā, inserted in the Kahāvalī at its proper place (before avantisukumāla kahā).

got permission to end his earthly career by self-starvation. He, therefore, went to a Kanthārika grove in a burial-ground, his delicate feet bleeding as he walked on, and there laid down in religious contemplation. Meanwhile a female jackal with her young ones licked the bloody footprints, and following them came up to Avantisukumāla. The hungry beast now began to gnaw the feet, to eat the legs, to feed on the entrails of the young monk who, out of compassion with all living beings, did not chase away his tormentors. Dying at last, his soul was transferred to the Nalinīgulma while the gods celebrated a festival over his corpse (149–162).

The wives of Avantisukumāla, learning from Suhastin the death of their husband, communicated the sad news to Bhadrā, who, bewailing the lot of her son, went to the burying place. Having burnt her son's corpse on the bank of the Śiprā, she and her daughters-in-law took the vows with the exception of one who was big with child. The son, to whom the last-mentioned widow gave birth, built a magnificent shrine on the spot where his father so manfully had faced death. This temple still exists famous in the world as the temple of Mahākāla.

In the course of time Suhastin left this world starving himself to death and entered heaven (163-178).

## CANTO THE TWELFTH.

In the line of Suhastin, Vajrasvāmin became the head of the church. In Tumbavana, a village in the Avantī district, there lived about that time a pious layman, Dhanagiri, who had made up his mind to become a monk. Whenever, therefore, his parents would marry him to some girl, he informed her family of his intention. In spite of this discouragement, the merchant

¹ According to the larger thēravalī of the Kalpasūtra Vajra was the fifth Patriarch after Suhastin. The same authority states that Simhagiri had four disciples: Dhanagiri, Aryaśamita (founder of the Brahma dvīpika Śākhā), Vajra (founder of the Ārya Vajra Śākhā), and Arhaddinna. With the exception of the last one all these persons figure in the following narrative.

Dhanapāla's daughter, Sunandā, whose brother Ārya Śamita had been ordained by Siṃhagiri, insisted upon becoming the wife of Dhanagiri. Soon after the marriage she became big with child, the soul of which was that of a Vaiśramaṇa Sāmānika god who, on the Aṣṭāpada hill, had listened to Gautamasvāmin's delivering the Puṇḍarīkādhyayana. Upon this, Dhanagiri, true to his purpose, left his wife and was ordained by Siṃhagiri (1–20).

Sunandā in due time gave birth to a boy who was endowed with preternatural gifts. A short time after his having come into the world, he overheard the conversation of the ladies who attended his lying-in mother, and learned from it that his father had become a monk. Though still a baby he desired to share his father's lot. He, therefore, did his utmost to tire out his mother's patience by continually crying, notwithstanding all sorts of artifices which were employed to amuse him (21–30).

Six months after the boy's birth, Simhagiri came to that place together with his disciples Dhanagiri and Ārya Śamita. Just when the two disciples asked Simhagiri's permission to visit their relations, he happened to observe a good omen. Accordingly he enjoined them to accept whatever should be offered them. As soon as the two monks arrived at Sunandā's house, her relations, who were thoroughly tired of the troublesome boy, advised her to get rid of her burden by leaving him to the care of his father. Dhanagiri gladly carried off his son, after he had been legally made over to him before witnesses (31–44).

The boy, ceasing at once to cry, was brought by the two monks to Simhagiri. But he was so preternaturally heavy that his father's arms were quite stiff from carrying him, and Simhagiri, too, who afterwards took him up, was scarcely able to hold him. He thought that he had a thunderbolt in his hands, for with reason the boy got the name of Vajra, i.e., thunderbolt. The nuns gave him in charge of the women in their lodging, under whose care he grew up an exemplary boy and became the favourite of all who knew him. When Sunandā saw him so

9.6

different from what he had been, she reclaimed him as her own. But the women to whom the Vajra had been entrusted, would not give up their charge; they allowed, however, the mother to see and nurse her boy in their own houses (45-68).

In the Acalapura district between the rivers Kanyā and Pūrnā there lived some Brāhmanical ascetics of the Tāpasa sect. One of them, anointing his feet with a magical unguent which enabled him to walk on the water as if it were dry land, used to visit the town to the wonder and astonishment of the inhabitants. On the strength of this miracle, the real cause of which he concealed, he maintained the superiority of his religion and abused Jainism. Arya Samita, therefore, who discerned the nature of his deceit, was anxious to show him up as an impostor and to vindicate the true faith. On his advice a rich Śrāvaka invited the Tāpasa to a splendid dinner, and in apparent devotion, begged to wash his feet. He rubbed the feet so thoroughly that no atom of the magical ointment was left on them. Accordingly, when after the dinner the Tapasa, trusting that not all the ointment was gone, attempted to cross the river as usual, he at once sunk down in the water, hooted and laughed at by the crowd on the shore. Arya Samita then bade the banks of the river meet, and thus stepped on the opposite shore. This miracle made such an impression on the Tāpasas that they changed religion and became Jaina monks. They are mentioned in the scriptures under the name of Brahmadvīpikas, because they lived in Brahmadvīpa (69-99).

During a visit of Dhanagiri to his native place, Sunandā reclaimed her boy who was then three years old. But the father was not willing to surrender Vajra to her, as she had of her own will given up all rights in her child. The king, to whom the case at last was referred, declared that the boy should belong to the party whose call he would obey. The monks being placed on the right hand of the king, and Sunandā on the left, it was decided that the mother should first try her chance. In vain she tried to allure the boy with playthings, promised him everything, implored him to come to her: Vajra

did not stir from his place. But when, in his turn, Dhanagiri told him to take up the broom, if he had once wished to become a monk, Vajra at once obeyed, and getting on his father's knees never so much as took off his eyes from the broom. Sunandā was deeply distressed by the ruin of her hopes and by the prospect of her loneliness; for her brother and her husband were already monks, and her son would become one in time. She, therefore, resolved to retire from the world, and entered the order. Vajra was brought up by the nuns, from whom¹ he, without effort, acquired the knowledge of the Angas; but in his eighth year he was transferred to the care of the monks (100–138).

During a journey to Avanti, on which Vajra accompanied his guru, a heavy shower of rain drove them to the shelter of a Yaksa shrine. Some Jrimbhaka gods, friends of Vajra in a former life, thought his present situation an opportunity for putting his character to the test. Producing by magic an encampment in which all sorts of goods were laid out, they assumed the form of merchants and invited the Acarya to get his alms from them. The latter, however, sent Vajra who presently returned, because nearly imperceptible drops of rain were still falling. The gods then caused the rain entirely to cease, upon which Vajra again sallied out to collect alms. But from the nature of things offered and the demeanour of the donors, he inferred the latter to be gods from whom he, as a Jaina monk, was not allowed to accept alms. Being pleased with the correctness of his conduct, the gods made themselves known to him and gave him the Vaikriya spell. On another occasion the gods disguised as merchants offered him pots filled with ghi. But Vajra again found out who the donors were and refused the alms. This time he was rewarded by the Ākāśagāminī spell<sup>2</sup> (139–160).

<sup>1</sup> The text has पडदार्थं, I think we should read पडदार्थां

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The possession of magic spells appears to be attributed to Vajra in the legends, because the sign of the Vajra is made much use of by the professors of the occult art.

Vajra's memory was such that he soon had mastered the whole canon; still he hid his knowledge from his superiors, and behaved so that he was considered rather a lazy scholar. Once when the monks had gone out and had left him to mind their lodging, he arranged the cushions of the monks in a circle round him, and sitting down in the centre, recited some parts of the scriptures as if he was teaching. Meanwhile the guru returned and overheard Vajra. He at once became aware that he had been thoroughly mistaken about the boy, who was indeed master of almost the whole sacred lore. In order not to surprise Vajra, he went back some distance and made a noise to apprise Vajra of his coming. When he entered, everything was in its proper place, and Vajra came forward to wash his superior's feet (160–178).

The guru now resolved to place Vajra in the position amongst his fellow disciples which he deserved. He therefore went on a journey for some days, appointing Vajra as his substitute. The monks dared not protest, and installed Vajra as their teacher. To their utter astonishment he delivered the different texts with great readiness, and performed his duty so well that the monks profited more by a few of his lessons than by a long course of study. They not only admitted as much to the Ācārya on his return, but also begged him to give them Vajra for their teacher. The guru, however, objected because Vajra had acquired his knowledge piecemeal. He, therefore, taught him the sacred scriptures in their regular order and imparted him all the knowledge he possessed (179–207).

Simhagiri who went to Daśapura, remembering that Bhadragupta in Ujjayinī was master of the ten Pūrvas, sent Vajra to him that he might complete his knowledge of the sacred books. In the night after his arrival in Ujjayinī, which Vajra passed outside the town, Bhadragupta dreamed that his bowl filled with milk was emptied by a stranger. He, therefore, told his disciples, who in vain tried to interpret his dream, that somebody would arrive who would learn from him

the sacred lore. Soon afterwards Vajra arrived, and was most cordially received by Bhadragupta, who readily imparted to him the knowledge of the ten Pūrvas. The object of Vajra's mission having been accomplished in a short time he returned to Daśapura and joined his guru. The latter permitted him to teach the Pūrvas, which event the gods celebrated by showering down a rain of flowers. Simhagiri, after having made over to Vajra his gana, put an end to his earthly career by self-starvation. Vajrasvāmin then travelling about in company with five hundred monks preached the Law; wherever he went, he was admired and praised by all (208–241).

Rukminī, the daughter of the merchant Dhana in Pāṭaliputra, heard the nuns, who were lodged in the stable of her parents' house, continually singing the praises of Vajra. By this she was so impressed in his favour that she vowed to marry none but him. If she could not get him for her husband, she said, she would enter the order to share his lot (242–250).

About that time Vajra accompanied by many monks went to Pāṭaliputra. The king of that town hastened to meet him, but he could not make him out in the crowd of his followers, for all of them appeared to him to be beings of a higher order. When Vajra was pointed out to him, he humbly bowed to him and attentively listened to his sermon. Returning to the seraglio, he related to the queens his meeting with the saint, and easily induced them to pay a visit to Vajra (251–272).

Rukmini, who had heard of Vajra's arrival, implored her father Dhana now to give her in marriage to Vajra. Dhana, therefore, had her splendidly decked out and took enormous treasures with him in order to make Vajra accept his offer (272–280).

On the preceding day Vajra had been preaching, and the people were so much impressed by his many accomplishments that they wondered what would be the effect, if Vajra's outward appearance were in harmony with his mental perfection. The saint who had reduced his natural splendour in order not to cause any disturbance, was aware of the thoughts of the people; assuming therefore his true form, he appeared seated on a beautiful lotus; but after having produced a great sensation, he prudently resumed a more humble appearance. Thus the king and all the people came to know of Vajra's magical powers (280–291).

Dhana then addressed Vajra and offered him his daughter, at the same time promising him great riches as Rukminī's dowry. Vajra, however, smilingly declined the offer, but he advised the noble girl to become a nun. Rukminī of course did as she was bidden, and many besides her were awakened to the knowledge of truth (292–306).

Vajra, who possessed the Padānusriti Vidyā since his very birth, extracted from the Mahāparijñā Adhyayana of the Ācārānga Sūtra the Ākāśagāminī Vidyā 1 which enabled him to go through the air wherever he listed; but he resolved to keep the knowledge of it to himself (307–310).

Once when Vajra travelled in Northern India a dreadful famine caused incredible distress; the people were starving, the country swarmed with famished vagabonds, and the monks could scarcely obtain any alms. As the Sangha implored Vajra to save the faithful, he produced by magic a very large carpet on which he bade all monks stand. The carpet flew up in the air with the Sangha assembled on it.<sup>2</sup> At that moment Datta, a layman, who had been Vajra's host, cried to be taken with the rest, tearing out his hair, so that he might be regarded as a monk. Vajra, out of consideration for the man's religious zeal, made him ascend the magical carpet, which then pursued its journey, while the gods and genii of the upper regions

¹ Above XII, 160, we are told that the gods gave to Vajra the Ākāśa-gāminī Vidyā, while in this place he gets it himself from the Ācārānga. We are not explicitly told what the Padānusriti is. But I make no doubt that the word is a wrong translation from Prākrit. For payānusārī may be padānusārīn or padānusmārin (cf. Jāīsara=jātismara). Vajra remembered every word that he had heard of XII, 161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A flying carpet is found in Syrische Märchen by Prym and Sorin, p. 79 of the translation. (TAWNEY.)

hastened to worship the saint. At last the carpet landed the travellers in the town Puri (311-334).

The king of that town was a Buddhist, and so were part of the inhabitants, while the majority of them were Jainas. As the two rival sects were continually competing with each other, the Jainas, being richer than their rivals, bought up all flowers so that the Buddhists could get none to offer in their temples. But the Buddhists induced the king to issue a strict order that no flowers should be sold to the Jainas. In this calamity the latter entreated Vajra to help them; for the Paryuṣaṇāparvan was drawing near, when the laity used to worship the images of the Arhats with flowers (335–350).

Promising his aid, Vajra went through the air to the town of Maheśvara, and entering the park of Hutāśana he met the gardener Tadit who was a friend of his. Feeling greatly honoured by Vajra's visit, the gardener inquired with what he could serve him, and being told that flowers were wanted, he promised twenty lakhs of flowers. Vajra ordered him to have them ready against his return, and then flew through the air to the Himālaya, and thence to the Padmahrada, the residence of Śrīdevī. There he met the goddess who held in her hand a lotus to worship the gods with, but she gladly gave it to Vajra when he asked for it (361–374).

Returning to Hutāśana's park he produced by magic a divine car, in which he placed the lotus given by Śrī, and round it the twenty lakhs of flowers brought together by his friend Tadit. Accompanied by the Jṛmbhaka gods in their cars, whom he had called up to attend him on his journey through the air, he travelled towards Purī. When he and his train were just above the town, the Buddhists believed that the gods descended from heaven to worship the Buddha images. But great was their disappointment when the celestial train landed in a Jaina temple. Never has the Paryuṣaṇāparvan been celebrated with such splendour as then at Purī. The miracles just related induced the king and his subjects to embrace the Jaina faith (375–388).

#### CANTO THE THIRTEENTH.

<sup>1</sup> In Daśapura, the capital of king Audrāyana, lived a Brāhman Somadeva with his wife Rudrasomā who professed the Jaina religion. They had two good sons, Arvaraksita and Phalguraksita, whom their father taught everything he could teach. To continue his studies Ārvaraksita went to Pātaliputra. where he acquired a thorough knowledge of the fourteen sciences. When he returned to Dasapura, the king put him on an elephant and thus brought him into the town. All his relations were very proud of him and loaded him with presents (1-14). He had, however, not yet seen his mother, whom he believed to be in a transport of joy at the success and honour which he had won through his learning. Attired in his best clothes, with brilliant ornaments laid out on his body. he paid his mother a visit; but she returned his filial greeting in rather a distant way, as if he had been an ordinary visitor, and not her darling son who had returned as a famous scholar. For, she said, all his learning would not save his soul. Why should she rejoice? If he would please her, he should study the Drstivada. But he must first become a Jaina, because only the Śramanas knew the Drstivāda. Aryaraksita, whom the very name Drstivada struck as something good, asked where he could find a teacher of it. His mother replied that in their sugar plantation stayed one, called Tosaliputra, who would teach him the Drstivada. To him he promised to go the first thing in the morning, and during the whole night he could think of nothing but the Drstivada (15-40).

At dawn Āryarakṣita set out on his journey, and met a friend of his father who had come to present him with nine stalks of sugarcane and part of a tenth. The man was greatly rejoiced when he recognised Āryarakṣita, and offered his present. But the scholar sent him on to his mother's, and

 $<sup>^1</sup>$  See Appendices, p. 343 ff. The same in the Chūrņi and Tikā of the Āvasyaka Niryukti.

bade him to deliver the present to her and to tell her what had happened. His mother thought, when she heard of her son's meeting, that this augured well, and she guessed from the number of the sugarcanes that her son would learn nine Pūrvas and part of the tenth. Similar were Āryarakṣita's forebodings while he pursued his walk (40–54).

Arrived at the munis' residence, Aryaraksita waited till a Śrāvaka, called Daddhara, came and entered before him. Unacquainted with the forms which the Śrāvakas observed in coming to their gurus, he watched the man as he thrice made the Naisedhiki, uttered the Airyapathika, and bowing to the Ācāryas and Sādhus sat down, and imitated him in everything. But, as he omitted to greet Daddhara also, the Ācārya became at once aware that he had to deal with a proselyte. Learning on enquiry that he was the renowned Aryaraksita, and that he was desirous of learning the Drstivada, the Acarya promised to be his teacher on condition that he should enter the order. Arvaraksita was willing to do so at once, but he induced the monks to remove their residence; for he was afraid that the king and the people would importune him to leave the order. This was the first case that the Jainas were guilty of seducing disciples of other sects. Aryaraksita became a pious monk, and he readily acquired all knowledge that his Ācārya possessed But when he was told that Vajra in Puri knew more of the Drstivada than his teacher, he resolved to join Vajra. On his journey he met, in Ujjayinī, Vajra's old teacher Bhadragupta, who gave him a most cordial reception, and even put himself under his spiritual guidance during the penances which were to end his earthly career. Bhadragupta moreover advised him never to stay together with Vajra under the same roof; for if he did, he would of a certainty soon follow Vajra in death (85-93).

When his presence in Ujjayini was no longer required after Bhadragupta's decease, he went on to Puri, where he put up for the night outside the town. In the very same night Vajra had a dream, that his alms bowl filled with milk was nearly

emptied by a stranger, only a small rest of milk being left. From this dream he foretold the monks that some one already much advanced in the Pūrvas would become his disciple, to whom he would deliver his knowledge of the Purvas except a small part of it. In the morning Aryaraksita waited on Vaira, who knew his name when he heard that he was Tosaliputra's disciple. He objected, however, to his staying separate from him because a teacher should instruct only such pupils who live with him. But when Aryaraksita told him that he had acted on Bhadragupta's advice, he consented to teach him. Then Aryaraksita began his studies and in a short time had mastered nine Pürvas. It was when he learned the yamakas of the tenth Pūrva, that the course of his studies was interrupted (94-109). For about this time a letter from Aryaraksita's parents arrived which entreated him to return. Still he remained with his teacher, because he desired to complete his studies first. The fond parents then sent their younger son Phalguraksita who urged their request with no better success at first. When he said that their relations waited only for him to take dīkshā, Āryaraksita bade his brother to prove the truth of his assertion by becoming a monk himself. This Phalguraksita did, but he still insisted upon his brother's going home. His repeated entreaties had the effect that Arvaraksita, in spite of Vajra's admonition to complete his studies. could not overcome his longing to obey his parents. Vaira at last permitted him to go, because his intuition told him that he should soon die, and with him the knowledge of the complete tenth Pūrva. So Āryaraksita returned to Daśapura where he converted the king and induced his parents and many of his relations to enter the order (110-141).

Once when Vajra wandered about in the Deccan, he had an attack of dysentery. To cure it he sent a monk to get some dried ginger, which he put behind his ear that he might eat it after dinner; but he forgot it completely, till it fell on the ground when he prepared for rest. His forgetfulness alarmed him in such a degree that he thought the time had

come to put an end to his earthly career. A dreadful famine having set in about this time, he foretold his disciple Vajrasena that the famine would cease on the instant that alms costing a lakh should be presented to Vajrasena. He then separated from him and lived with his train of monks on the vidyāpinda. As such a life was hardly to be endured, the monks preferred to put an end to it, and went together with Vajra towards some hill. One novice who persisted in following them, was left behind in a village under some pretext. Not to incur the quru's displeasure, he remained at the foot of the hill. and soon died from exhaustion and exposure to the scorching sun, upon which he was instantly born as a god. The gods themselves descended from heaven to pay honour to his earthly The monks on the hill, astonished at the sudden appearance of the gods, learned from Vajra what had occasioned it. Ashamed that a mere boy should have shown more pluck than themselves, old men though they were, the monks made up their mind to follow his example. In vain an heretical deity tried to change their resolution by offering them a repast. They refused it and went to some other hill whose tutelary deity respectfully bade them welcome. Together with Vajra they ended there their life by self-starvation, observing which Indra appeared in a car and drove it round the hill. Up to the present day the hill is called after the event just related Rathavartta.

With Vajra died out the knowledge of the complete tenth Pūrva, and the fourth samhanana came to its end (153-179).

Once Vajrasena <sup>2</sup> arrived in Sopāra. The king of that town was Jitaśatru, and his wife was Dhārinī. In the same town lived a rich Jaina, Jinadatta, with his pious wife Īśvarī. At that time food had become so scarce that it could not be had for money. Īśvarī therefore persuaded her relations rather to eat poisoned food than to stand the miseries of

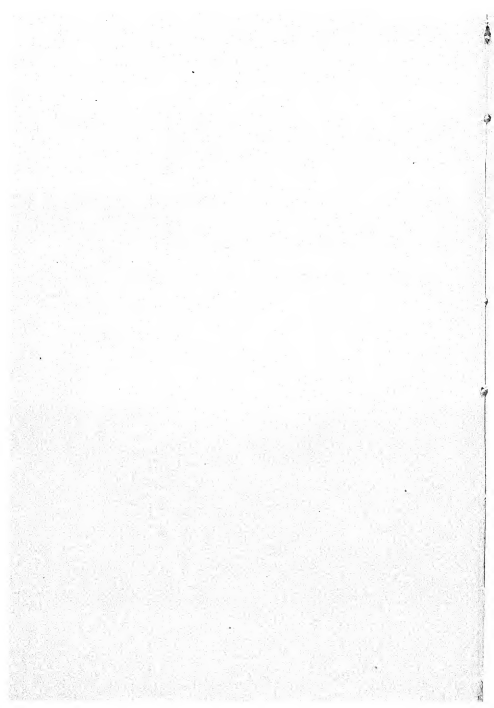
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Compare Risimandalastotra, vv. 206-208, Appendices, p. 355.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Compare Risimandalastotra, v. 209, Appendices, p. 355.

the famine any longer. Accordingly she prepared a dish of cooked rice which she had bought for a lakh. She was just about to put the poison in it, when Vajrasena chanced to come and begged alms. Isvari, thinking it a highly meritorious act, gave the food to Vajra, telling how she had come by it, and what she had intended to do. Vajrasena then foretold her that on the next morning the famine would come to an end; and he related what Vajra had told him. And so it happened. For on the morning of the following day a caravan arrived and brought plenty of food. Rejoicing over their deliverance from starvation, Jinadatta, his wife and sons worshipped in the temples and gave alms to the poor; and on a subsequent day they took the vows under Vajrasena (180–200).

From Vajra are derived all the divisions of the church which exist at the present time (201–203).

END OF THE CONTENTS OF THE PARISISTAPARVAN.



#### INDEX OF NAMES.

(The figures refer to the pages of the Introduction.)

Acalapura xci Anādrta xxxi Annikā lix Annikāputra lix, lx, lxi Andhra Ixxxvii Avantisukumāla lxxxviii-lxxxix Avantī lxii, lxxxviii, lxxxix, xcii Aśoka-śri lxxxi, lxxxii Astāpada (hill) xc Ākāśagāminī (spell) xcii, xcv Ācārānga-Sūtra lxxxiv, xev Ādikalpa xxxiii Āryaraksita xevii-xeix Aryavat xxxii Āryaśamita lxxxix-xci Indra lxxxviii. e Īśvarī c, ci Ujjayinī lxxxi, lxxxvi-lxxxviii, xciii, xeviii Udāyin lviii, lix, lxii, lxiii Upakosā lxix Rsabha alias Rsabhadatta xxxiv, xxxv Rsabhadatta (I) xxxi Rsabhadatta (II) xxxv, xxxvi Enikā lxvii Airyāpathikā xcviii Audrāvana xevii Kanakamālā xxxv Kanakavatī xxxv

Kanakaśrī xxxv Kanakasenā xxxv, xlviii, l Kanyā (river) xci Kapila lxiii Kamalavatī li Kalpaka lxiv-lxvii Kātyāyana (gotra) lv Kāmapatākā li Kamasamrddha xxxiv Kāsyapa (gotra) lv Kunāla lxxxi, lxxxii, lxxxvi Kubera xxxv Kuberadatta xxxv, xxxviii, xxxix Kuberadattā xxxviii, xxxix Kuberasena xxxv Kuberasenā xxxviii, xxxix Kūnika lv, lviii Kosā lxvii, lxix-lxxii Kauśāmbī lxxxvi Ksitipratistha xlvii, li, lii Gaganavallabha xlvii Gangā or Ganges xli, lix-Ixi, lxvi, lxviii Gajendrapada (tīrtha) lxxxviii Gāngilā xxxix, xl Gunasila xxvii Guptamati xxxi Golla (district) lxxii Gautamasvāmin xc Catta liii

Caṇaka lxxii Caṇin lxxii

Caņeśvarī Ixxii

 ${\bf Candragupta\ lxxiv-lxxix}$ 

Campā lv, lvii, lviii

Cāṇakya lxxii-lxxx

Cāndāla xlvii, xlviii

Jambū xxvii, xxxi, xxxiv-xlii,

xlvii-li, liii-lv

Jambū (tree) xxxv

 ${\bf Jamb\bar{u}dv\bar{\imath}pa~xxxi, xxxv, lxxxvi}$ 

°pati xxxi

Jayapura xxxvi

Jayaśrī xxxvi, lii, liii

Jayasimha lix, lx

Jayasenā xxxv

Jitaśatru (I) l

Jitaśatru (II) lii

Jitaśatru (III) c

Jinadatta c, ci

Jinadāsa (I) xxxi

Jinadāsa (II) xlvi

Jinadāsa (III) l

Jīvantasvāmin lxxxvi, lxxxviii

Jṛmbhaka (gods) xcii, xcvi

Daddhara xeviii

Tadit xevi

Tāpasa xci

Tāmraliptī xxxix

Tumbayana lxxxix

Tosaliputra xevii, xeix

Datta xcv

Daśapura xciii, xciv, xcvii,

xcix

Daśapūrvin lvii

Daśarnabhadra lxxxviii

Daśavaikālikā sūtra lvii, lviii,

lxxxiv

Durgilā xlii–xly

Durdharā lxxix

Dṛṣṭivāda lxxxii, xevii, xeviii

Devadatta (I) xlii-xlv

Devadatta (II) lix

Devadinna xlii, xliii

Dramila lxxxvii

Dhana xeiv, xev

Dhanagiri lxxxix-xcii

Dhanadeva lxxxiv

Dhanapāla xc

Dhanaśri xxxv

Dhaneśvari lxxxiv

Dhāriņī (I) xxviii

Dhāriṇī (II) xxxv

Dhāriṇī (III) c

Nanda lxii-lxviii, lxxiii, lxxiv,

lxxvi, lxxvii

Nabhaḥsenā xxxv, xlix

Narmadā xli

Nalinīgulma lxxxviii, lxxxix

Nalinīgulma adhyayana

lxxxviii

Nāgadatta xxxii

Nāgaśarman liii

Nāgaśrī liii

Nāgilā xxxii, xxxiii

Nārada lvi

Nūpurapaņditā xliv

Nepāla lxxi, lxxxii

Naisedhikī xcviii

Padānusriti (spell) xcv

Padmaratha xxxiv

Padmaśri xxxv, xli

Padmasenā xxxv, xlii

Padmahrada xevi Padmāvati xxxv Parvataka lxxv-lxxvii Parvamitra lii Pātaliputra lviii, lxii, lxiii, lxxiii, lxxiv, lxxvi, lxxxii, lxxxiii, lxxxv, xciv, xcvii Pundarīkādhyayana xe Pundarīkinī (town) xxxiii Puri xevi, xeviii Puskalāvati (district) xxxiii Puspaketu lx Puspacūla lx Puspacūlā lx Puspabhadra (town) lx Puspavatī lx Pūrnā (river) xci Potana (town) xxviii-xxxi Pranāmamitra lii Prabhava xxxvi-xxxix, liv-lvi Prabhu xxxvi Prayāga lxi Prasannacandra xxvii, xxviii, xxx, xxxi, xxxiv Priyasamudra xxxv Phalguraksita xevii, xeix Baka xl Bahulā xxxix Bindusāra lxxx, lxxxi Buddhi xlix Brahmadvīpa xci Brahmadvīpika monks xci Bhadragupta xeiii, xeiv, xeviii, xcix Bhadrabāhu lviii, lxxxii, lxxxiii, lxxxiv

Bhadrā lxxxviii, lxxxix Bhavadatta xxxii, xxxiii Bhavadeva xxxii-xxxiv Bhāvanā lxxxiv Bhūtadattā Ixvii Bhūtā Ixvii Bhola, °ka (a Yaksa) xlix Magadha xxvii, xxxii Manaka lvii, lviii Mathurā (I) xxxviii, xxxix, lix Mathurā (II) lix Mahākāla lxxxix Mahāgiri, Ārya° lxxxv-lxxxvii Mahāparijñā adhyayana xcv Mahāvīra xxvii, xxviii, xxxi, xxxiv, xxxv, lv, xxxii, lxxvii Maheśvara's town xcvi Maheśvaradatta xxxix, xl Megharatha xlvii, xlviii Meru xxxiv Maurya lxxxi Yaksadattā lxvii Yaksā lxvii Yaksarya lxxxv Yamunā xxxviii Yaśodhara xxxiii Yasobhadra lviii Yaśomitra xxxv Ratikalpa lxxxiv Rathāvartta (hill) c Ramanīya (town) lii Rājagrha xxvii, xxxi, xxxiv, xxxv, xlii, lvi, lviii, lix Rāstrakūta xxxii Rukmini xciv, xcv

Rudrasomā xevii Renā lxvii Revatī xxxii Revatī (demons) lxiii Lalita liii Lalitānga liii, liv Vajra xe-xevi, xeviii-ci Vairadatta xxxiii Vajrasena c, ci Vajrasvāmin lxxxix, xciv Vatsa (gotra) Ivi Vanamālā xxxiv Vararuci lxvii-lxix Valkalacīrin xxviii-xxxi Vasantapura xlvii, l, liii Vasupālita xxxv Vasubhūti lxxxv Vasusena xxxv Vāsukī xxxii Vicitracaryā lxxxiv Videha xxxiii, xxxiv Vidyunmālin (I) xxxi, xxxii, xxxiv, xxxv Vidyunmālin (II) xlvii, xlviii Vinayaśrī xxxv Vindhya (hill) xli, xlviii Vindhya (king) xxxvi Vimukti lxxxiv Vitāśoka xxxiv Vîramatî xxxv Venā lxvii Vaikriya (spell) xcii Vaitādhya (hill) xlvii Vaibhāra xxxv, xlv, lviii Vaiśramana Sāmānika xe

Vyantara xlvi

Śakatāla lxvii, lxviii Śakra Sāmānika xxxiii Śatāyudha liii Śavyambhava lvi-lviii Śaracchri lxxxi Śāligrāma xlviii Siprā lxxxix Śiva xxxiv Sobhana xliii Sauryanagara xxxviii Sramanadatta xxxv Śrāvastī lxxxiv Srī (devī) xcvi Śrīyaka lxvii-lxix, lxxxiii Śrisena xxxv Śrutakevalin lyii Śrenika xxvii, xxviii, xxxi, XXXV Samdhīrana lx Samudra (I) xxxv Samudra (II) xxxix Samudradatta xxxv Samudrapriya (I) xxxv Samudrapriya (II) liv Samudraśrī xxxv, xl Samprati lxxxii, lxxxvilxxxviii Sambhūtavijaya lviii, lxix-lxxi Sahamitra lii Sāgara xxxv Sāgaradatta xxxiii-xxxv Simhagiri lxxxix, xe, xeiii, xeiv Siddha xxxv Siddhi xlix Sīmandharasvāmin lxxxiii Sugrāman xxxii

Sudharman xxxv, xxxvi, lv
Sunandā xc-xcii
Subandhu lxxx, lxxxi
Susīman xl
Susthita (I) xxxii
Susthita (II) xlviii
Susthita (III) lxxviii
Suhastin, Ārya° lxxxv-lxxxix
Sopāra c
Somacandra xxviii, xxx
Somadatta (I) li

Somadatta (II) lii
Somadeva xevii
Somaśrī (I) li
Somaśrī (II) liii
Sollaka li
Saudharma Kalpa xxxiii
Sthūlabhadra lxvii, lxix—lxxii
lxxxiii—lxxxv, lxxxviii
Himavatkūṭa lxxv
Himālaya xevi
Hutāśana's park xevi

#### NOTE TO THE FIRST EDITION.

My edition of the Text is based on the following MSS.

A, a fairly good MS. in my possession, bought in Rāj-pūtānā; no date, but not modern, 77 folios, 15 lines.

B, a modern MS. of nearly no value, in the Berlin collection. In the latter part of my work I have used this MS. only to settle doubtful readings.

C, a good MS. in the Deccan College (collection of 1872-73). Samvat 1648, 117 folios, 13 lines.

D, a good MS. originally in Professor Bühler's possession. It has been corrected, and contains marginal glosses; the separation of words is usually indicated, 84 folios, 15 lines; no date, but not modern.

My thanks are due besides to the scholars mentioned in the course of this Preface, to the Director of Public Instruction, Bombay, and the Chief Librarian of the Royal Library in Berlin, who have liberally complied with my applications for the loan of manuscripts.

HERMANN JACOBI.

Bonn, May, 1891.

# प्रथम: सर्गः।

श्रीमते वीरनाथाय मनाथायाङ्गतश्रिया । महानन्दमरोराजमरालायाहिते नमः ॥१॥ सर्वेषां वेधसामाद्यमादिमं पर्मेष्टिनाम् । देवाधिदेवं सर्वज्ञं श्रीवीरं प्रणिदधाहे ॥२॥ कच्चाणपादपारामं श्रुतगङ्गाहिमाचलम्। विश्वाभोजरविं देवं वन्दे श्रीज्ञातनन्दनम् ॥३॥ पान्तु वः श्रीमहावीरखामिनो देशनागिरः। भव्यानामान्तरमलप्रचालनजलोपमाः॥ ४॥ चिषष्टिग्रलाकापुंगं द्रापवी विनिर्मिता । ददानीं तु परिणिष्टपर्वास्नाभिः प्रतन्यते ॥ ५॥ श्रव च जम्बूखाम्यादिखविराणां कथोच्यते । विश्वस्य कण्डालङ्कारकते हारावली ग्रभा ॥६॥ त्रसैव जम्दीपस भरतार्धे उत्र द्विणे। देशो ऽस्ति मगधाभिख्यो वसुधासुखमण्डनम् ॥७॥ तिखान्यामोपमा गोष्ठा यामाञ्च पुरसिन्नभाः। पुराणि खेचरपुरप्रायाण्ड्वतया श्रिया ॥ ८॥

श्रण्येकवारसुप्तानि जूनान्यपि दि कर्षकैः।

तच धान्यानि दूर्वावत्यरोहिना सुडर्सुडः ॥८॥

निरामया निरातङ्काः संतुष्टाः परमायुषः । वसन्ति तत्र सुषमाकासजाता द्व प्रजाः ॥ १०॥ मदा प्रस्वपालिन्यः कुण्डोध्यस्तत्र सुवताः। श्रहनिंशं कामदोह्या गावः कामगवीनिभाः ॥ ११॥ सर्वत्राप्युर्वरैवोवी काले वर्षति वारिदः। धर्मकर्मरतो लोकस्तव धर्मेकमदानि ॥ १२॥ याम्यस भर्तार्धस सर्वस्वनिधिसूर्व । श्रियः क्रीडाग्रहं राजग्रहं तत्रास्ति पत्तनम् ॥ १३॥ तत्र चैत्येषु मीवर्णध्वजनुमामरीचयः। प्रावृष्यासीनसेघानां तिबसापत्यिमियति ॥ १४॥ तच चन्द्राञ्चाचीकः धंकान्तः ग्रागस्तिशि । धत्ते कस्त्ररिकापूर्णमुक्तराजनपाचनाम् ॥ १ ५॥ प्राकारः सुन्दराकारस्तव राजित काञ्चनः। श्रहेत्समनसर्णादेकः कत दवामरैः ॥१६॥ दीर्घिकामिललं तत्र मिलद्भिः पार्श्वयोर्दयोः । श्राभाति रत्नमोपानमयूखेर्बद्धसेलिव ॥१०॥ तच चैकातपवाईद्धर्मे इर्म्येषु वालिकाः। नित्यमध्यापयन्यर्दरस्ततीः क्रीडाश्चकानपि ॥ १ ८॥ शिरोदेशपरिसंशि तत्रोचैर्जिनसदानाम्। खर्णंतुमाविभक्तश्रीखुडून्याभान्ति राचिषु ॥१८॥ तच राजतमीवर्णेः प्राकारः कपिग्रीर्षकैः। भाति चन्द्रांग्रमिद्धमें स्थीत्तर द्वाचनः ॥ २०॥

तच वासरहे सुष्टधूपगन्धाधिवासितः। प्रेयानिव सगन्नक्षे खेचरीणां सुदे ऽनिसः॥२१॥

श्रेणीकतयगास्तव श्रेणिको अस्माहीपतिः। नेतेव द्चिणः चोणीं लच्मीं चावर्जयन् गुणैः ॥२२॥ मम्यक्षरकोद्योतेन इदि तस्य प्रमर्पता । मिथ्यालतिमिरस्थावकाश्रो नाभूकानागपि ॥२३॥ कर्णपेया सुधेवान्या दुमदां ददती सुदम्। मध्येसुधर्मं तत्कीर्तिरपारोभिरगीयत ॥२४॥ केन्द्रे दृष्टग्रह दव तिसान्प्रातीयवर्तिनि। त्रनर्थं कलयामासुः परितः परिपन्थिनः ॥२५॥ त्रबाख्यासने राज्ञि तिसनाखाडकोपसे। एकातपचैवाश्द्रद्वर्धीरिवैकनिप्राकरा ॥ २ ६ ॥ त्रीदार्यधेर्यगामीर्यगौर्यप्रस्तयो गुणाः। सासद्रलचणानीव जनातस्तरः जित्ररे ॥२०॥ विद्धानस्य वसुधासेकच्छ्वां महीजमः। तस्याज्ञा विज्ञणो वज्रमिव नास्विति केनचित् ॥२ ८॥

एकदा तत्पुराभार्णे चैत्ये गुणशिकाइये।
सरासरपरीवारः श्रीवीरः समवासरत् ॥१८॥
स्व्यस्वर्णमिष्मयैः प्राकारेर्भ्यवितं चिभिः।
चकुः समवसरणं तत्प्रदेशे तदामराः॥३०॥
श्रशोकद्वचलस्थान्तर्विचके यन्तरामरैः।
पक्षवैः पवनोद्भृतेर्भयजन्तृनिवाइयन्॥३१॥

समेरिव पुंक्षो जात्यजाम्बूनदद्युतिः। तस्मिन्समवसर्णे पूर्वदाराविश्वदिशुः ॥३ १॥ त्रगोकाधः स्थिते देवच्छन्दे सामी यथाविधि ! सिंडायनमलंचके राजहंग द्वाम् जम् ॥३३॥ निषसाद यथास्थानं सङ्घलन चतुर्विधः। खाम्ययस्तरधाभां प्रारेभे धर्मदेशनाम् ॥३४॥ तद्देशवासिनस्तर्णं स्वमाना स्टगा दव। खामिनं समवस्तमेत्य राज्ञे व्यजिज्ञपन् ॥३५॥ राज्ञः पीतवतो नाथागमोदन्ताम्हतं तदा । वपुः पनसपालवद्त्काएकमभ्रन्म्दा ॥३६॥ मिंहासनं पाद्के च विहाय सगधाधिपः। खामिनं मनिषकत्यानमङ्गन्यसमस्तकः ॥३०॥ स्वाम्यागमनप्रां मिभ्यो भूपाचः पारितो विके। हिरण्यमनृणीकारकारणं प्रचुरं ददौ ॥३ ८॥ त्रईदन्दनयाचाई मद्गे श्वेतवामसी । चीरोद सहरी यूते इव राजाय पर्यधात् ॥ ३८॥ तदा च रत्नाभरणैरासुनौर्सुकुटादिभिः। त्रनत्यैः कत्यगाखीव रेजे राजग्रहेश्वरः ॥ ४०॥ इस्यश्वादीनि यानानि राजदारे तदाज्ञया। मञ्जीकतान्यढीकन द्राग् ज्ञातय इव श्रिया ॥ ४१॥ कस्याणकारणं भद्रकुचरं नृपकुचरः। श्रथाहरोइ तेजसी पूर्वाचलमिवार्यमा ॥ ४२॥

सुन्धाभविभाकरैः परिवत्ने नृपदिपः ॥ ४ ३ ॥
गजघण्टाटणत्कारैः प्रयन्परितो असरम् ।
प्राचाजीदचलानाथसीर्थनाथमनूत्मुकः ॥ ४ ४ ॥
गजन्द्रगर्जितेरश्वदेषिते रथचौक्ततेः ।
सिखद्भिरम्बर्ताले ग्रन्थो अस्वर्त्ता अस्वत् ॥ ४ ५ ॥
राज्ञो अप्रमेनिकौ च दावेकमेकायमानमम् ।
एकांद्रिणा तस्थिवांस्मेकमूलमिवांद्रिपम् ॥ ४ ६ ॥
सिद्धिचेचमिवाकष्टुसुद्श्वितसुजदयम् ।
श्राद्र्भे दव सूर्ये अपि निष्कम्पन्थस्तलोचनम् ॥ ४० ॥
विद्भित्रस्तितेष्ठिकमिवार्कतापात्सेद्रिवन्दुभिः ।
ग्रान्तं रसं मूर्तमिव ग्रान्तं दृष्ठतुर्सुनिम् ॥ ४ ८ ॥

## चिभिविंग्रेषकम्।

तयोरेकतरो ऽवादीदहो सुनिमतङ्गजः ।
वन्दनीयो महात्मायं य एवं तयते तपः ॥४८॥
किस्तिष्ठेदेकपादेन कः पग्छेदर्कमण्डचम् ।
सुह्रतमयोवमहो श्रहो दुष्करकारिता ॥५०॥
स्वर्गो वा यदि वा मोचो नास्य दूरे महात्मनः ।
स्वसा तपसा किं किं नासाध्यमपि साध्यते ॥५१॥
व्याजहार दितीयो ऽपि न जानासि वयस्य किम् ।
राजा प्रसन्नच्हो ऽयं न धर्मी ऽस्य सुधा तपः ॥५२॥

श्रयं हि बालं तनयं न्यधाद्राच्ये सं मन्त्रिभिः। प्रचाविष्यते राज्यादामं फलमिव द्रमात् ॥ ५३॥ श्रनेन हि निजं राज्यं रचणाय समर्पितम्। मार्जाराणामिव चौरं तेषामेव द्रातानाम् ॥ ५४॥ तसिन् चहेदिते बाले वंशो नास्यस्य भवंथा। खपूर्वजनानां नाम नामनादेष पातकी ॥५ ४॥ प्रविव्रजिषुणानेन याञ्च तत्यजिरे प्रियाः। न जाने का गतिस्तामामनाथानां भविष्यति ॥५ ६॥ तद्वीवात्यया कर्णकोटरेण प्रविष्ट्या। प्रमन्दर्गजर्षः समाधिद्रुरभन्यत ॥५०॥ दधौ चैवं स राजर्षिरहो तेषां कुमन्त्रिणाम्। सन्मानो यो मयाकारि स भसानि इतं ध्रुवम् ॥ ५ ८॥ मत्यूनोः चीरकण्डस्य तैः ग्रठैः पापकर्मभिः। राज्यमाच्चेत्नमारेभे धिक् तान्त्रियसाघातकान्॥५८॥ तचा इसभविकं चेत्तदा तेषां दुरातानाम्। श्रकरिखं नवनवै निग्रहैरनुग्रायनम् ॥ ६०॥ जीवितेनासुना किं से तपसा भूधसापि किस्। श्रुतिगोचरमायामीत्वसूनोर्यत्पराभवः ॥६१॥ एवं राजर्षिरारोहद्दर्धानमधिकाधिकम्। त्राविष्टः कोधस्तेन श्रामणं यसार्त्रिजम् ॥६२॥ सिंहावकोकनन्याचेनाकीढः चत्रतेजमा । प्रत्यचानिव सो उद्राची त्तानमात्यान्सुति दिषः ॥ ६ ३॥

पूर्ववद्रणरङ्गेकसूचधारो ऽिमधारया ।

मनसा खण्डग्रञ्जके तान् रणे सूरणानिव ॥ ६ ४॥

केंदनं भेदनं चान्यदपि दुःकर्म दारुणम् ।

कोधान्यो मनसाकाषीद्राजिषः किं न मन्त्रिणाम् ॥ ६ ५॥

तच प्रदेशे च तदा राजा राजग्टहेश्वरः। त्राजगाम जिनोपज्ञधर्मद्रुमविहंगमः ॥६६॥ उत्ततार सुनिं दृष्टा कुञ्जराद्राजकुञ्जरः। भानं तिन्नवयन्ध्रमिरेणुना प्रणनाम च ॥६०॥ उद्घाइमेकपादस्यं तं दृष्टा तापनापरम्। श्रमोदिष्टान्वमोदिष्ट चात्यधं पार्थिवायणीः ॥६ ८॥ प्रमन्नचन्द्रराजर्षेस्तपःसामर्थमङ्गतम् । चिन्तयन्त्रथ राजागाज्ञगद्गर्जनान्तिके ॥६८॥ प्रभुं प्रणम्य पञ्चाङ्गस्पृष्टस्रर्भुजां वरः। निषमाद यथास्थानं पद्मकोगीकताञ्चलिः ॥७०॥ ममये ऽय जगनायं महीनायग्रिरोमणिः। नलाष्ट्रक्त्म्खदार्रचितप्रक्रदाञ्चलः ॥०१॥ धानसः समये यच प्रसन्निर्मयेच्छत । तचैव चेदिपद्येत तत्कामासाद्येद्गतिम् ॥७२॥ खाम्याख्यत्तव समये कतकालो व्रजेन्।। प्रसन्नचन्द्रो राजर्षिः सप्तमी नरकावनिम् ॥७३॥ श्रमणोपामको राजा ऋज्धीरित्यचिन्तयत्। त्रयाप्रतपसो ऽसुख गतिः नेयं महासुनैः ॥०४॥

नृपो भूयो ऽपि पप्रच्छ समये ऽस्मिनाहासुनिः। स कालं यदि कुर्वीत कां सभेत ततो गतिम् ॥०५॥ प्रभुः प्रोवाच हे राजन्य राजिर्धमंदातपाः । सर्वार्थिसिद्धिगमनयोग्यः मस्प्रति वर्तते ॥ ७ ६॥ राजा जगाद भगवन्त्रिमियं व्याक्तिर्दिधा। ममाखाहि ममाज्ञच सार्वजी वाक्तो उन्यथा ॥००॥ खाम्याच खाँ यदा राजन्राजर्षिर्वन्दित स्त्वया। रौद्रधानी तदा मोऽभ्रक्कक्षधानी तु मम्प्रति ॥०८॥ म तदा नरकार्ची उभुद्रौद्रध्यानपरायणः। सर्वार्थसिद्धियोग्यन्त ग्रज्ञध्यानपरो ऽध्ना ॥०८॥ ज्ञानालोकार्कमर्इन्तं पप्रच्छ श्रेणिकः पुनः। रौद्रधानी कथमभूचुक्कधानी कयं च सः ॥८०॥ खाम्यण्वाच राजंस्वद्ग्रमेनिकवार्त्तया। ग्रुत्रावाभिभवं सूनोर्भन्तिभाः खेम्य एव सः ॥८१॥ स्पृष्टः सुनममलेन प्रसन्तो विस्तृतवतः। मनमा योड्मारेभे तैः समं क्रूरमन्त्रिभिः ॥८२॥ प्रत्यचेरिव तैः माधं युध्यमानो ऽधिकाधिकम्। निष्ठितास्तः प्रमनो उस्ट्रमसन्नमनाः कुधा ॥८३॥ ष संनद्धं खमजामीदिति चाचिन्तयल्या। शिरस्त्रेणापि इन्स्येतान्धवं शस्त्रं हि दोश्वताम् ॥८८॥ तत्र शिरिष न्यास्य च्छिरस्कादिसया करम्। तं बुद्धितं सुग्रनात्तवतमातानमसारत् ॥ ८५॥

श्रिवन्तयच धिरिधगां रौद्रधानानुबन्धिनम् ।

किं तेन सूनुना किं तैर्मन्त्रिमिर्निमेमस्य से ॥ ८ ६॥

दति चिन्तयतस्तस्य विकीने मोइदुर्दिने ।

विवेकमास्करः प्रादुरसद्भृयो ऽपि भास्तरः ॥ ८०॥

भक्त्या तचेव वन्दिला सो ऽस्नानग्रे स्थितानिव ।

श्राकोच्याय प्रतिकस्य प्रग्रस्तं ध्यानमास्थितः ॥ ८८॥

प्रसन्नचन्द्रो राजिषः ग्रुमध्यानक्षणानुना ।

कर्मकचसुवोष द्राग्दुर्धानार्ष्यसस्वम् ॥ ८८॥

श्रेणिकस्तस्य राजर्षेश्चरितेन सुगन्धिना । वासितः श्रीमहावीरं धर्मवीरो व्यजिज्ञपत् ॥ ८ ॰ ॥ श्रपि बालं सुतं राज्ये विनिवेश्य विशांपतिः। प्रसन्नचन्द्रो भगवन्प्रवच्यामाददे कथम्॥ ८१॥ श्रयाखद्भगवाचाजनगरे पोतनाभिधे। श्रभृत्मौम्यतया चन्द्रः मोमचन्द्रो महीपतिः ॥८ २॥ सधर्मचारिणी तस्य धारिणी धर्मधारिणी। बस्त गीलालङ्कारा विवेकजलदीर्घिका ॥८३॥ मा गवाचे उन्यदा पत्युरामीनस्य कचोच्चयम्। खयं करसरोजाभ्यां विवरीतं प्रचक्रमे ॥८ ॥॥ ददर्भ च तदा राज्यः पिलतं मूर्झि धारिणी। खानं खीकताभिज्ञानं जर्येव निवेशितम् ॥ ८५॥ याजहार च राजानं खामिन्दूतो ऽयमागतः। दिशो ऽवलोक्य राजापि प्रोचे किं नेच दृश्यते ॥८ ६॥ राज्ययादर्भयद्राज्ञः पिलतं मूर्ध्यवाच च। प्राणिश केशराजी उयं प्रशस्ती धर्मदौत्यकृत् ॥८ ॥॥ हतीयवयमः ग्रस्तमिव यौवनघातकम् । तन्मूर्झि पिततं दृद्धा राजा दुरमनायत ॥८ ८॥ श्रम्यधाद्वारिणी देव किं वृद्धलेन लक्कि। श्रयेकं पिकतं दृष्टा यद्येवं द्र्मनायसे ॥ ८८॥ पटहोहोषणां कुला लोकः सर्वे निषेत्यते । न यथा वृद्धभावं ते वार्त्त्यापि प्रकामयेत् ॥१००॥ राजा प्रोवाच जिल्लेमि नाइं पिलतदर्भनात् । दौर्मनस्ये पुनरिदं कारणं जीवितेश्वरि ॥१०१॥ श्रदृष्टपिततेरसात्पूर्वजैराददे व्रतम् । श्रहंतु विषयासकः प्रिये पिलतवानिप ॥ ९०२॥ श्रहमङ्गाय गरहामि वतसेवं स्थिते उपि हि। किंतु दुग्धमुखे सूनौ राज्यमारोष्यते कथम् ॥१०३॥ थदा से व्रतसादित्योः किं राज्येन सुतेन किस्। धीमति व्रतमादाखे लं खं संवर्धयाताजम् ॥१०४॥ धारिष्यभिद्धे नाइं लां विना खातुमीश्वरी। मत्यः पत्यनुवाचिन्यः समये यत्र तत्र वा ॥१०५॥ तद्वाले ऽपि सुते राज्यं निदधीया ऋहं पुनः । ग्रुश्रुषि छे वने ऽपि लां देइच्छायेव पार्श्वगा ॥१०६॥ पर्णाजसार्वि सुतः खेरेव कर्मभिः। प्रसन्नचन्द्रो बालो ऽपि वर्धतां तेन किं सम ॥१९०॥

25

सोमचन्द्रस्ततो राज्यमारोध तनुजनानि । दिक्षप्रोषितस्तापमो उभूत्यत्या धात्रा च संयुतः ॥१०८॥ म त्रात्रमपदं किंचिचिरशून्यमशिश्रयत्। दुक्तपं च तपस्तेषे शुष्कपचादिभोजनः ॥१०८॥ पनाग्रपचाणादाय स श्रात्रमकुटौं यधात् । म्हगाणामध्वगानां च भीतच्छायामृतप्रपाम् ॥११०॥ खादुखादून्य्दकानि वनस्पतिपालानि च। मोमेन्दुरानयत्पत्ये स्रूतस्तव्येमतन्तुभिः ॥१११॥ तचापि धारिणी सा तु पत्यावत्यन्तभिताम्। तन्तं प्रकन्त्रयामाम तद्र्यं कोमलैस्तृषै: ॥११२॥ तचे द्वारि पक्कानि पेषं पेषं च धारिणी। स्तेष्ठं जग्राह दिवसे चक्रे च निश्रि दीपकान् ॥११३॥ त्ररखगोमयैराद्रैः सा जिलेपात्रमाङ्गणम्। पत्यः सुखासिका हेतो मार्जयामास चासकत् ॥११४॥ तचात्रमे दम्पती तौ जाजयन्तौ म्हगार्भकान्। तपः कष्टमजाननौ कंचित्का खं यतीयतः ॥११५॥ मनोषसुखधारिखा धारिखाः पूर्वसभावः। तच क्रमेण वर्धे गर्भो ऽनुत्पादितव्यथः ॥११६॥ धारिष्या सूनुरन्यून बचणः सुषुवे उन्यदा । कान्या दीप दवाते बपूरो उन्तः स्तिकाग्टहम् ॥१९०॥ त्रात्रमे वल्कलान्येवेत्यवेद्यत स वल्कलैः। पिचा वस्कालचीरीति ततस्तनाम कस्पितम् ॥११८॥

विपेदे धारिणौ स्तिरोगेण तनयः पुनः । श्रदृष्टमातकः मो असत्यमानिव निरचरः ॥११८॥ श्ररणमहिषीचौरं पाचयिता सुद्धमुंद्धः। मोमेन्द्रार्पयद्वाचा धारणाय तमर्भकम् ॥१२०॥ श्रवाप सापि पञ्चलं कालेन कियतापि हि। धाची दैववग्रेनानुवियासुरिव धारिणीम् ॥१२१॥ त्रपीयकाहिषीचीरं मोमेन्द्रसं प्रिग्नं खयम्। यानिषषः प्रयानो वा खयमङ्गे दधार च ॥१२२॥ स क्रमादर्धमानो ऽसूत्पाद्चंक्रमण्चमः। चक्रेच प्रत्यहं पांग्रुक्रीडां वनस्गार्भकैः ॥१२३॥ एधोभिः खयमानीतेनीवारैः खयमाहतैः। खयं रसवतीं कला सोसेन्द्रसमभोजयत् ॥१२४॥ वनधान्धैर्वनफलैः पोषं पोषं तमर्भकम् । मोमचन्द्रो व्यधादातामखं तपिम द्सपे ॥१२५॥ यौवनाभिमुखञ्चालङ्कमीणः सर्वकर्मसु । पित्वचर्याप्रवीणो ऽस्द्रय वल्ललचीर्यप ॥१२६॥ पालाद्यानयनैर्नित्यमङ्गसंवाहनेन च। शुत्रुषां स पितुञ्जने सा हि सर्वत्रतोत्तमा ॥१२०॥ श्राजनाब्रह्मचार्येव वती वल्कालचीर्यस्त्। स्त्रीणां नामापि नाज्ञामीदस्त्रीके निवसन्वने ॥१२८॥ प्रसन्न चन्द्रः शुभाव वनख्खान्यदा पितुः ।

घारिणौकु चिषसूतं सतं मोद्रमातानः ॥१२८॥

कौ हुगो ऽस्ति स से स्नाता मिलियाति कथं पुन:। इत्यसुद्रणरणको राज्ञो मनसि द्र्धरः ॥१३०॥ श्रयादिगचिनकरांस्तव यात तपोवने। यच्छीमत्तातपादानां पादपद्मेरलंकतम् ॥१३१॥ पिलपादाञ्जहंमस्य मदीयस्थानुजन्मनः। वने निवसतो रूपमालिख्यानयत द्रुतम्॥१३२॥ युगाम्॥ प्रमाणमादेश द्ति प्रोच्य चित्रकरा श्रपि। ययुक्त वने पुण्डौक्रते वल्का चौरिणा ॥ १ ३ ३॥ ते विश्वकर्मणो मूर्त्यन्तराणीवातिकौ ग्रनात्। तमा लिखन्य यावस्थमाद र्गप्रति विम्ववत् ॥ १३४॥ श्रानीय दर्भयामास् रूपं वल्कलचीरिणः। ते चिचकारियो राज्ञः सुधावर्तिनिभं दृशोः ॥१३५॥ दध्यौ नृपतिराक्तत्या मत्पितुनैष हीयते । त्रातमा वै जायते पुचः श्रुतिरेषा हि नात्रया॥१३६॥ दिष्ट्या सोदर दृष्टो ऽसीत्यभिधायासकन्त्रः। तं मखजे मूर्झि जन्नौ न चाङ्गाद्दतारयत् ॥१३०॥ वल्काच्छादनधरं दृष्टा वल्काचीरिणम्। उद्श्रद्रांगस्द्राजा मनिर्झर दवाचलः ॥१३८॥ ऊचे च प्रवयासातो युक्तमाचरतः व्रतम् । मङ्गातुस्तस्य बालस्य वनवामो ऽपि नार्हति ॥१३८॥ श्रहं राज्यसुखहूदे मग्नः क्रीडामि इंस्वत्। पुंचिन्द दव मे स्नाता वनद्रत्या नु जीवति ॥१४०॥

श्ररखजो जीव दव द्रानेयः स पत्तने। कष्टं तु मम राज्ये ऽपि तिसाचाच्याविभागिनि ॥१४१॥ वनकष्टमिति भातुरनुशोचनाहीपतिः। एवमाज्ञापयामास वेग्याञ्चातुर्वग्रालिनीः ॥१४२॥ मुनिवेषेण गलाङ्गस्पर्रीन्वनवोक्तिभिः। प्रकोभ्य खार्ष्डेय फर्केरिहानयत मे ऽनुजम् ॥१ 8 ३॥ इति राजाज्ञया वेश्वा सुनिवेषस्तो द्रुतम्। तदाश्रमपदं जगाः सोमचन्द्रेण चेवितम् ॥१ ४ ४॥ फलान्यादाय बिलादीन्यायान्तस्विपुत्रकम् । वल्जान्कादनं तच ददृश्यसं सगीदृशः ॥१ ४ ५॥ मुनिवेषस्तां तामां मो ऽकाषीदिभिवादनम्। च्छजुधीरित्यप्रच्चच के यूयं को व श्राश्रमः ॥१४६॥ ताः प्रोचुर्वयस्ययः पोतनाश्रमवासिनः । तवागताः स्रो ऽतिथयः किमातिथ्यं करियमि ॥ १४०॥ उवाच स फालान्येतान्या इतानि मया वनात्। यूयमञ्जीत पकानि मधुराणि महर्षयः ॥ २४८॥ ताञ्चोतुराश्रमपदे उसादीये नेदृशान्यहो । फलानि कञ्चिद्याति नीरसान्यतिनीरसः ॥१४८॥ त्रसादात्रमदचाणामीचस्व फलवर्णिकाम्। दत्युक्ता ता निषेदुईं मूले तंच न्यषादयन् ॥१५०॥ तास्य तं प्राधयन्खण्डणलान्यविपालाभयाः। मो ऽपि मद्यस्तदाखादादिन्नाद्यदेगभागस्त्॥१५१॥

एकखानिखतं तास्तं खाङ्गसार्यमचीकरन्॥ तत्करं च न्यधः पीनकुचकुको निजोरिस ॥१५२॥ म जरे कोमलमिदं किमङ्गं वो महर्षयः। किसुनते खले एते यौगाकीण च वचिम ॥१५३॥ ताः प्रोचुम्तं स्पृप्रन्यः स्वैः कोमजैः पाणिपस्रवैः॥ त्रसादनपालाखादे हौदृक् सादङ्गमार्दवम् ॥१५४॥ श्राखादितेर्वनफलैरसादीयैर्महार्मेः। श्रत्यनोपचयादेते जायेते इदि च खले ॥१५५॥ तिंद्रमुञ्जाश्रमिममसाराणि फलानि च। श्रसदाश्रममागत्य लमप्यसादृशो भव ॥१५६॥ श्रथ खण्डफनास्वादनुओ वन्त्रनचीर्यपि। मद्भेतमग्रहान्गुम्धसाभिः सह विवासया ॥१५०॥ मंखाय तापमभाण्डमागादकानचीर्यप । वयोदितं च सङ्केतस्थानं ताभिर्धिष्ठितम् ॥१५८॥ तदा च ददृशे वृचाधिक् है अरपूर्षः। त्रागच्छन्गोमचन्द्रिष्रकथात च योषिताम् ॥१५८॥ मा प्रापीदेष इति तास्तसाद्गीता द्रुतद्रुतम्। नेशुर्म्द्राय दव व्याधादिमिन्नच्यः परस्परम् ॥१६०॥ खानं गते च पितरि कुमार्साः पणाङ्गनाः। नष्टसः स्वमिवान्वेष्टुसुपाक्रंसाखिसे वने ॥१६१॥ ददर्भ रिंघनं चैकं स धावनागवदने। तमपृषिं मन्यमानो ऽवदत्ताताभिवादये॥१६२॥

रव्यष्टच्छत्कुमार लंक गमिष्यसि सो ऽवदत्। गमिखाम्याश्रमपदं महर्षे पोतनाभिधम् ॥१६३॥ रथावादीदहमपि थियासुः पोतनाश्रमम्। ततो उचगात्तमयेगूमिव वन्त्रनचौर्यपि॥१६४॥ म तापमकुमारो ऽपि पथि चान्रथिकप्रियाम्। रथाधिक्ढां तातेति भाषते सा सुद्धर्मुद्धः ॥१६५॥ र्थिनं तिष्यावो चल्लेयमस्योपचारगीः। यत्तापसन्तमारो उयं मिय तातेति जन्यति ॥१६६॥ रिंचनः साह सुग्धो ऽयमस्त्रीने ऽस्मिन्नने वसन्। स्तीप्रंमयोरभेदज्ञो नरं लामपि मन्यते ॥१६०॥ प्रवीयमानान्टृष्टाश्वानूचे वल्जलचौर्यदः। वाञ्चन्ते किममी तात खगा नार्चन्यदी सुनै:॥१६ ८॥ याजहाराय रियकः सिला वल्क जचीरिणम्। इंहो कर्मदेसेवैषां म्हगाणां नाच द्खिति ॥१६८॥ रिवको मोदकान्खादृन्ददौ वल्क बचीरिणे। मो ऽखादच तदाखादसुखमग्नो जगाद च ॥२ ००॥ द्रदृशानि वनफलान्यहमग्रे ऽप्यखादिषम्। महर्षिभिः प्रदत्तानि पोतनाश्रमवासिभिः॥१७१॥ त्रभूच मोदकाखादात्पोतनं गन्तमुत्रकः। कषायहृ चैनिटितः स विज्यामलकादिभिः ॥१०२॥ रिशनश्चाभवसुद्धं चौरेणैकेन दोक्षता॥ रथी गाढप्रहारेण तं चौरं निजघान च ॥१०३॥

चौरो ऽष्वाच घातो हि वैरिणो ऽपि प्रशस्ति। मामजेषी: प्रहारेण तेन तुष्टो ऽस्मि मानव ॥१०४॥ विपुलं धनमत्रास्ति मदीयं तह्रहाण भी:। चयो ऽप्यारोपयामासुर्थ तट्टविणं रथे॥२०५॥ क्रमेण पोतनं प्राप्तो रथी वल्कालचीरिणम्। प्रोवाच प्रेप्सितो चस्ते पोतनाश्रम एष सः ॥१०६॥ किंचिच द्रविणं तस्त्रे रथी तापमसूनवे। प्रदरी मार्गसुह्रदे सायमानो जगाद च ॥२७०॥ श्रमुश्रिनाश्रमपदे न विना द्रव्यमाश्रमः । तदाश्रमार्थी कसीचिइद्याद्र्यमवक्रये ॥ १ ७ ८॥ किमन यामि याम्यन किं वेति मकले पुरे। उत्प्रेचमाणो इस्यंणि वस्नाम मुनिपुङ्गवः ॥१७८॥ नराणामय नारीणान्द्रषिवुद्धा म सुग्धधीः। श्रभिवादनवाद्वल उपाहास्वत नागरैः ॥१८०॥ प्रे भ्रमचयैकस्या वेष्यायाः स निकेतने । विवेश विरितं चापसुत्रः ग्रर द्वास्वलन् ॥१८१॥ स तदेश्यात्रमं सेने वेश्यां सुनिममन्यत । इति तामण्याचैवं तात लामभिवाद्ये ॥१८२॥ इति च प्रार्थयांचके समर्पय ममोटजम् । त्रमुखावकचे द्रयं महर्षे ग्रह्मतामिद्म् ॥१ ८ ३॥ बदीय उटनो होष ग्रह्मतामित्यदीर्थ मा। तदङ्ग संस्कारकते दिवाकी र्तिमजू इवत् ॥१८४॥

श्रामक्तो ऽपि तस्तर्षेनीपितो गणिकाज्ञया। श्र्पोपमान्यादनखानद्नव्दतारयत् ॥१८५॥ क्रला वल्कलचीरापनथनं सा पणाङ्गना । तं कुमारं स्वपियतुं वराणिं पर्यधापयत् ॥१ ८ ६॥ श्राजनासुनिवेषं से मापनैषीर्महासुने। स वल्लाषापनयनादिति बाज दवारटत् ॥१८०॥ वेश्वावोचनाहषीणामतिषीनामिहाश्रमे । उपचारपदं ह्येतत्तत्रती क्हिम किं निह ॥१८८॥ लमसादात्रमाचारानीदृशां खेलाती च्छि । तदा हि सप्यसे वस्तुसुटजं सुनिपुचक ॥१ ८८॥ ततस्तदासकोभेन स तापसनुमारकः। नाङ्गमणध्नोनान्त्रवशीक्तत द्वोर्गः ॥१८०॥ तत्के प्रपापं जटिलं तेले नाभ्यच्य सा खयम्। जणीपिण्डमिव मनैर्विवने वरवर्णिनी ॥१८१॥ त्रभाज्य मृज्यमानाङ्गस्या मोमेन्द्रभूरभूत्। कण्ड्यमान दव गौ: सुखनिद्राणकोचन: ॥१८२॥ गणिका स्वपचिलाथ कवोष्णैर्गन्धवारिभिः। तमामोचयद्याणि वस्ताण्याभरणानि च ॥१८३॥ तयैकस्या दारिकायाः पाणिग्रहमकारि सः। साभात्तस्य करगता गाईस्याश्रीरिवाक्तिनी ॥१८४॥ बधूवरं च गायन्यः सर्वास्तस्यः पणाङ्गनाः । दधादृषिनुमारसु ऋषयो अभी पठन्ति किम् ॥१८५॥ श्रवीवदच मङ्गच्यान्यातोद्यानि पणाङ्गना ।

किमेतदिति सभ्गान्तः ष्यधात्कणौं च सोमभः ॥१८६॥

सुनिवेषजुषो वेग्याः कुमारानयने गताः ।

यथा गतास्तरीवेत्य तदोवीं यं विजिज्ञपन् ॥१८०॥ तैस्तैः प्रकारैः प्रास्त्रोभि स कुमारो वनेचरः। दहागन्तुं च सङ्केतमसाभिः सममग्रहीत् ॥१८८॥ श्रणायानां तदा दूरे दृष्टा तित्यतरं वयम्। तस्य ग्रापभयाच्छाः कातराः स्तीखभावतः ॥१८८॥ भो ऽस्मान् गवेषयनसात्रजोभनवशंवदः। भ्रमन्वनादनं गामी न गामी पितुराश्रमम् ॥१००॥ श्रनुशिश्ये विशामीशः किमकार्षमहं जडः। वियोजितौ पितापुत्रौ मया प्राप्तय नानुजः ॥२०१॥ पिलपार्थात्परिभ्रष्टो जीविस्थति कथं नु सः। कियचिरं जीवित हि मीनो नीराइहिष्कृतः ॥२०२॥ एवं दुःखाद्रतिभागभुद्भग्रमिलापतिः। उदेस्ज्ययने ऽप्यस्थानीनः स्तोक दवासामि ॥२०३॥ वेग्यायाः सद्ने तस्यास्तदा च सुरजध्वनिः । कर्णयोरवनीभर्तुरप्रियातिथितां ययौ ॥२०४॥ **जचे च राजा नगरं भवें महुःखदुः खितम् ।** कोकोत्तरसुखी को ऽयं यसाग्रे सुरजध्वनिः ॥२०५॥ खार्थनिष्ठो ऽथवा सवी स्टद्रुध्वनिरेष हि। मुदे कखापि मम तु सुद्गराघातसन्तिभः ॥२०६॥

सा राज्ञो वाग्जनश्रुत्वा पानौयमिव कुल्यया। कर्णालवालं वेद्यायास्तस्यास्त्रर्णमपूरयत् ॥२००॥ प्रसन्नचन्द्रं राजानं साथ गला कताञ्चितः। वेग्या विज्ञपथामास धार्श्वालाष्ट्रप्रगलभवाक् ॥२०८॥ पुरा से देव दैवज्ञो ऽकथयद्यस्तवीकि । ऋषिवेषो युवाभ्येति दद्यास्तस्य निजां सुताम् ॥२०८॥ ऋषिवेषो युवा को ऽपि गोवन व्यवहारवित्। त्रभ्यागान्मद्गृहे सो ऽद्योदाहितः सुतया खया ॥२१०॥ तिदवाहोत्मवे देव गीतवाद्यादि मङ्गृहे। दु: खिनं लां न जानामि यद्यागों से महस्त तत् ॥ २११॥ श्रयादिशकराचाजा कुमारं दृष्टपूर्विण:। उपनचितुं ते ऽपि गलोपानचयंश्व तम् ॥२१९॥ अयौत्य ते नरेन्द्राय तं तथैव व्यजिज्ञपन्। राजापि दृष्टसुखप्न द्वात्यर्थममोदत ॥२१३॥ तया समन्तितं वध्वा करेण्मधिरुह्य च। श्रानिनाय निजं वेश्व राजा वल्कत्तचीरिणम् ॥२१४॥ श्रखिलव्यवहारज्ञो राज्ञाकारि क्रमेण सः। पणवो ऽपि हि जिच्छानो नियुक्तैः किं पुनः पुमान्॥ २१५॥ तसी राज्यविभागं च दत्ता राजा कतार्थ्यभूत्। राजकन्याञ्च तेनोदवाहयत्स्वर्वधूपमाः ॥२१६॥ वधूभिः महितः ताभिरखण्डितमभौहितः। रेमे वन्कनचीर्युनैः सुखाञ्जिननुद्धरः ॥११०॥

सो उन्यदा रिश्वको सार्गसुद्धदक्तत्वचीरिणः।
तचौरदत्तं खर्णादि विक्रीणानो उभ्रमत्पुरे ॥२१ ६॥
यद्यस्य यस्य चौरेणापद्यतं स स तद्भनम्।
उपलच्छारचकाणामूर्ध्यवाद्वरचौकथत् ॥२१८॥
संयस्य च स श्रारचे राजदारमानीयत।
तं च राजानुजो उद्राचीहृशा जीवातुकक्पया ॥२२०॥
तसुपालचयदक्कचीरी मार्गापकारिणम्।
श्रमोचयच्च मन्तो हि नोपकारस्य घसाराः॥२२१॥

मोमचन्द्रो ऽपि पुत्रं खमपश्चन्ध्रमदने । वृचाद् वृचं नेपजलैः मिञ्चित्वव निरन्तरम् ॥१२२॥ प्रसन्नचन्द्रपहितेनरैर्व ब्लालचीरिणः। प्रवृत्ती कथितायां च सो उस्द्द्धानकोचनः ॥२२३॥ परं सुतवियोगेन तेन तस्यातिरोदनात्। त्रक्षो ऽपि राचौकरणमन्धलसुद्रपद्यत ॥२२४॥ म जरत्तापमो उन्येश्व तपःमब्रह्मचारिभिः। तापमैस्तपसः प्रान्ते पाखादिभिरपार्वत ॥२२५॥ पूर्णेषु दादशस्बन्दे खन्यदैवमचिन्तयत्। प्रसन्दर्वरजो रजन्यधे प्रबोधभाक् ॥२२६॥ विपेदे मन्दभाग्यस जातमावस मे प्रसः। कुमार्स्यामकरोत्तातो ऽर्णे वसन्ति ॥१२०॥ त्रहर्निशं कटिखेन सया दूरं द्राताना । तपः कष्टादयधिकं कष्टमुत्पादितं पितुः ॥२२८॥

यावत्रात्यपकाराय चमीभूतो ऽस्मि यौवने । दैवादिहागमं तावत्पापो ऽहमजितेन्द्रियः ॥२२८॥ पितुरानृष्यभाग्नाहं भवास्येकेन जन्मना । येनाइं सोढकष्टेन पूतरः कुच्चरीकृतः ॥२३०॥ स एवं चिन्तयन्त्रेव गला राजानमत्रवीत्। देवाहं तातपादानां समसुत्को ऽस्मि दर्भने ॥ २ ३ १॥ राजा प्रोवाच हे आतः पिता हि सम त्रावयोः। तत्पाददर्भनौत्युक्यं तवेवास्ति ममापि तत् ॥२३२॥ राजा च युवराजञ्च ततस्तौ सपरिच्छदौ। तदाश्रमपदं तातपादा जंज्ञतमीयतः ॥२३३॥ दावयुत्तेरतुर्यानाद्रचे वल्कानचीर्यदः। दृष्टा तपोवनिमदं राज्यश्रीस्त्णवनाम ॥२३४॥ सरोवराणि तान्येतान्यकीडं यत्र इंसवत्। ते ऽमी द्रुमाः कपिरिवाखादिषं यत्फलान्यहम्॥२३५॥ ते ऽमी मे भातर इव पांसुकी डामखा स्गाः। मिडियासा द्मा मात्निभा यासामपां पयः ॥२३६॥ खामिनने सुखान्यसिनियनि कथयाम्यहम्। श्राप्येकं पित्रग्रश्रूषासुखं राज्ये कुतो सस ॥२३०॥ तचात्रमे विविधतुर्भातरौ तावुभावपि । तातं चाये दृदृगतुर्नयनाभोजभास्करम् ॥२३८॥ उवाच सोमचन्द्रिषं प्रणमनोदिनौपतिः। प्रसन्नचन्द्रस्ते सूनुस्तात लां प्रणमत्यसौ ॥२३८॥

प्रणसन्तं च राजानं सोसः पसार्य पाणिना । मार्जिन तदङ्गेषु संज्ञान्तवर्तनीरजः ॥२४०॥ पिचा खपाणिपद्मेन सुम्यमानो ऽवनीपतिः। उत्कोरककदम्बाभो वस्रव पुलकाङ्करैः ॥ १ ४ १॥ राजानुजो ऽपि सोमर्षिं प्रणमन्त्रदमन्त्रीत्। प्राप्तो वन्त्रनचीर्येष लत्पादास्रोजसङ्गताम् ॥२४२॥ मौलिमान्नाय तस्याज्ञिमव मोमः प्रमोदभाक् । तमालिलिङ्ग सर्वाङ्गं नगं नव द्वाम्ब्दः ॥२ ४ ३॥ मोमर्षेसु तदा कोण्णो बाष्यः प्राद्भवन्दृशोः। बस्रव तत्वणादान्ध्यप्रध्वंसपरमौषधम् ॥२४४॥ दृग्भ्यां तत्कालमालोकवतीभ्यां तावुभौ सुनिः। दद्र्भ पुनरावृत्तगार्हस्यास्त्रस्याः ॥ २ ४ ५॥ पृच्छिति सा च हे वत्सौ सुखं कास्तो ऽतिवाहितः। तावूचतुस्त्वत्रसादात्वस्याणद्रमदोहदात् ॥२ ४ ६॥ त्रप्रेच्यमाणं तत्कीदृगभ्रत्तापसभाण्डकम् । इति वल्का चौर्यन्तर्टजं प्राविशद्द्रतम् ॥ १ ४०॥ तानि तापसभाण्डानि खोत्तरीयाञ्चलेन सः। प्रतिलेखितुमारेभे प्रायमलं परिस्प्रमन् ॥२४८॥ तस्य चैत्रमभृचिन्ता पाचाणि यतिनामहम्। किं पाचने सरिकया कापि प्रत्य जिखं पुरा ॥ २ ४ ८ ॥ इति चिन्तयतन्तसः जातिसः तिर्जायत । ससार च ह्याःकतवदेवमर्त्यभवानिजान् ॥२५०॥

श्रामणं प्राप्मवहतं सर्व्वल्लचीर्यथ ।
वैराग्धं परमं भेजे मित्रं निर्वाणसम्पदः ॥२५१॥
धर्मध्यानं व्यतिक्रम्य ग्रुक्तध्याने दितौयके ।
स्थितो वक्लचचौर्यापत्केवलज्ञानसुज्ज्वचम् ॥२५१॥
तत्काचकेवलज्ञानी महात्मा सोमच्द्रभः ।
पित्भांत्य विद्धे सुधाभां धर्मदेशनाम् ॥२५३॥
सोमचन्द्रः प्रसन्नय ततो वक्लचचौरिणम् ।
सुरार्पितयतिकिङ्गं प्राप्तवोधौ प्रणेमतः ॥२५४॥

वयं च समवासार्श्व विहरन्तो उन्यदा नृप ।

खद्याने पोतनप्रत्यासने नाम्ना मनोरसे ॥२ ५ ५॥

प्रत्येकवुद्धः पितरं निजं वन्कानचौर्यपि ।

श्रपंथिला तदास्माकं गतो उन्यच नराधिप ॥२ ५ ६॥

राजा प्रसन्नचन्द्रो ऽपि प्रथयौ पोतनं पुरम् ।

तस्यौ च स्थिरवैराग्यो वाग्मिवंन्काचचौरिषाः ॥२ ५०॥

तदा प्रसन्नचन्द्रः स्वे राज्ये उभैमपि नन्दनम् ।

स्वयं न्यस्य विरक्तात्मा प्रावाजीदसादन्तिके ॥२ ५ ८॥

एवमाखाय विरते श्रीवीरे परमेश्वरे ।
द्दर्भ देवसम्पातमाकाभे मगधेश्वरः ॥२५८॥
पपच्छ श्रेणिको भूयः प्रणम्य जगदीश्वरम् ।
किमेष देवसम्पातो दृश्यते द्योतिताम्बरः ॥२६०॥
स्वाम्ययाख्यत्रमन्तर्षेदत्यन्तमिह नेवलम् ।
कतुं च तन्महिमानममराः संपतन्त्यमी ॥२६१॥

युनर्विज्ञापयामास जिनेन्द्रं सगधाधिपः । भगवन्केवलज्ञानं कस्मिन्य् च्हेदसेयिति ॥२६२॥ नाथो ऽप्यक्षययपाय विद्याली सुरो ह्यमौ। मामानिको ब्रह्मेन्द्रस्य चतुर्देवीममावृतः ॥९६३॥ मझो ऽसुमात्मप्तमे ऽक्ति खुला भावी पुरे तव। श्रेष्टिच्छषभद्त्तस्य जम्बूः पुत्रो उन्यक्षेत्रसी ॥२६॥ राजाप्टक्रदमौ यदासन्तप्रचावनो ऽसरः। तेजो उस्य तत्किमचीणमयाचस्यौ जगहुरः ॥२६५॥ राजनेकावताराणामन्तकाले ऽपि नाकिनाम्। तेज: च्यादि च्यवन लिङ्गान्याविर्भवन्ति न ॥ १ ६ ६॥ तदा सुदानादृताखो जम्बूदीपपतिः सुरः। ग्रन्त महतावादीदहों में जुलमुत्तमम् ॥२६०॥ तदा च श्रेणिको ऽप्रच्छद्भगवन्तं क्षताञ्जलिः। देवो उथमेवं खकुलप्रशंसां कुम्ते कुतः ॥२६८॥

मर्वज्ञः कथयामाम राजस्वित पत्तने ।

इभ्यो गुप्तमितनीम बस्त्व सुवि विश्रुतः ॥२६८॥
तस्त्र दौ तन् जन्मानावस्तां क्रमयोगतः ।

ज्यायानृषभदत्तास्त्रो जिनदासाभिधो खघुः ॥२००॥

ज्यायानितमदाचारो द्यूतादित्यसनी खघुः ।

तौ दावाद्यन्तयुगयोः प्रत्यचे दव वर्भणौ ॥२०१॥

ततस्वर्षभदत्तेन जिनदासः सुसेधसा ।

त्यक्तो दुराचार दित सर्वस्वजनसाचिकम् ॥२०२॥

त्रहमभावको ऽस्रौति च्येष्टः स श्रेष्टिसूर्वदन्। किनष्टस्य ग्रुन द्व प्रवेष्ट्ं न ग्रहे ऽप्यदात् ॥२०३॥ जिनदासो ऽन्यदा दीव्यन्नन्येन द्यूतकारिणा। संजातसूतका हे मद्यो उस्तेण न्यहन्यत ॥२०४॥ फलं चूतविषतरोरायुधाचातवेदनम्। जिनदासो उन्यस्ट्रङ्क दव स्ट्रिसतले लुठन् ॥२०५॥ खजनाञ्चर्षभदत्तमूच्भी परमाईत । प्राणिमाचमाधारिष्या द्यया जीवयानुजम् ॥२०६॥ पाचं कौर्त्तैविंग्रद्धायाः म बन्धः म च नायकः। यो बन्धं सेवकं चास्युद्धरते व्यसनावटात् ॥२००॥ ऋषभो ऽप्यस्थधाद्गलावरजं खजनेरितः । ममायि सि है वस चासे लामीषधादिभिः ॥२०८॥ जगाद जिनदाभी ऽपि चमख मम दुर्नयान्। कार्यमासुभिकं सुर्या जीवितवासुइस से ॥२०८॥ प्रयच्च परलोकाध्वप्रस्थितस्य ममाधुना । धर्मीपदेशपाथेयमार्थानश्रनपूर्वकम् ॥२८०॥ च्ह्रषभो ऽप्यन्वग्रादेवमनुजं निर्ममो भव। जप खच्छमनाः पञ्चपरमेष्ठिनमस्क्याम् ॥१८१॥ एवमाद्यनुशिष्यानुजन्मानस्यभः खयम् । श्वाराधनां सानग्रनां कारयामास ग्रुद्धधीः ॥२८२॥ विषद्य जिनदासो ऽपि तेन पण्डितसृत्युना। जम्बदीपाधिपो जज्ञ देवो ऽयं परमर्द्धिकः ॥२ ६ ३॥

त्रयं चासादचो ऽत्रौषीद्यद्राजग्रहपत्तने । नेवली चरमो भावी जम्बूर्ष्ट्रषभदत्तजः ॥२ ८ ॥ त्रुला नेविलिनो भावि स्वे कुले जन्म पावनम् । देवो ऽयसेवं स्वकुलप्रभंसां कुहतेतमाम् ॥२ ८ ॥॥

राजाप्टक्त्यनविंद्यसाखेष भगवन्सुरः। किं सरेव्यतितेजस्वी ग्रहेब्बिव दिवाकरः ॥२ ८ ६॥ त्राचलौ प्रभुरप्यवं जम्बूदीपस्य भारते। मगधाखी जनपदे गामे सुग्रामनामनि ॥२८०॥ म्रार्थवाचाष्ट्रकृटो ऽभूत्तस्य पत्नी तु रेवती । भवद्त्रो भवदेवश्वाभृतां तनयौ तथोः ॥२ ८ ८॥ युगाम् । भवदत्तो भवास्रोधेक्तार्णतरीं दृढाम्। यौवने उपाद्दे दीचां सुस्थिताचार्यमनिधौ ॥२८८॥ स व्रतं पालयन्खद्गधारोयं श्रुतपारगः। यहरहुरूणा साधें दिनीयकीव तत्तनुः ॥२८०॥ तिसामके साध्रेको उन्यदाचार्थान्यजिज्ञपत्। त्रनुजानीत मां यामि यत्र बन्धजनो ऽस्ति मे ॥२८१॥ तचास्ति से लघुश्चाता म स्थां स्तेहलो मयि। प्रविज्यिति मां दृक्षा प्रक्रत्यांचे ऽपि भद्रकः ॥२८ २॥ ततसं श्रुतस्याधुसमेतं गुरुरादिणत्। परनिस्तारणपरे गुरुः शिखे हि मोदते ॥२८३॥ म जगाम पितुर्धाम गतमाचो दद्र्य च। भात्रदाहमारसं मनाघदुमदोहदम् ॥२८४॥

विवाहकौतुकव्ययः स स्वाता कन्यसो सुनै:। विस्रतान्यकर्णीयो सुद्धातुलस्तदाभवत् ॥२८ ५॥ विवाहसमये प्राप्तमजानिक्व सो उग्रजम । नाकाषीत्वागतमपि व्रतादानकथापि का ॥२८६॥ विखचः स सुनिर्भ्यो ऽपागमत्सन्निधी ग्री:। श्रालोच्याकथयसर्वामनुजम्य कथां तथा ॥१८ ०॥ भवदत्तो ऽवद्दहो काटिन्यसनुजन्मनः। ज्यायांसं यदवाज्ञासीदृषिमभ्यागतं ग्रहे ॥२८ ८॥ गुरुभक्तेरपि श्रेयः किं नामोदाइकौतुकम्। तत्परित्यच्य सानन्दः स च्छेष्ठं नान्वियाय यत् ॥२८८॥ कश्चिद्रचे तदा साधुर्भवदत्तासि पण्डितः। यदि लमनुजन्मानं निजं प्रवाजियश्विष ॥३००॥ भवदत्तो अवगेदेशे मगधाख्ये गृहर्यदि । विह्रियति तददः कौतुकं दर्भयियते ॥३०१॥ विहरनो ऽन्यदा जग्मुर्मगधानेव सूरयः। समीरणवदेकच श्रमणानां स्थितिनं हि ॥३०१॥ श्राचार्यपादान्वन्दिला भवदत्तो व्यजिज्ञपत् । खजनानित त्रामनान्दिदृषे युष्पदाज्ञया ॥३०३॥ भवद्त्तं ततस्रकमि तचादिशहरः। एकाकिनो ऽपर्हति हि विहारो विशानो सुने: ॥३०४॥ भवदत्तो जगामाथ खेषां अंसारिणां ग्टहे। प्रवचागाहणेनानुग्रहीतुमनुजं निजम् ॥३०५॥

नागदत्तस्य तनयां वासुकीकु चिस्रभवाम् । जपयेसे भवदेवो भवदत्तानुजस्तदा ॥३०६॥ क्रतोदाहोत्सवाः सर्वे वन्धवस्तं सुदाभ्ययः । मन्यमाना उत्पनोपयुत्सनं तत्समागमम् ॥३००॥ मद्यः पाद्येन तत्पादौ प्रचाच्य प्रासुनेन ते । पादोद्कमवन्दन्त मला तीर्थोदकाधिकम् ॥३०८॥ भवा श्चिमज्जनभयादवलम्ब मिवेच्छवः । खगिला पाद्योः मर्वे वन्धवस्तं ववन्दिरे ॥३०८॥ मुनिर्णभाधाद्वस्विवाह्याकुलाः स्व भोः। यामो विहर्तुमन्यन धर्मलाभो उन्तु वो उनघाः ॥३१०॥ तस्विं बन्धवः सर्वे भक्तपान।दिभिर्मुदा । एषणीयकत्पनीयप्रासुकैः प्रत्यसाभयन् ॥३११॥ तदानीं भवदेवो ऽपि कुलाचारं प्रपालयन्। सेव्यमानां वयसाभिनवोढां मण्डयनभूत् ॥३१२॥ चक्रे उङ्गरागं प्रेयस्थाः श्रीचन्दनरभेन सः। चन्द्रातपर्धेनेवाक्रष्टेन गणिमण्डलात् ॥३१३॥ तस्या मुर्धि च धिमालं सुमनोदामगर्भितम् । ववन्ध यस्तप्रितः खर्भाणोः श्रीमलिम्ब्चम् ॥३१४॥ तत्कपोत्तपत्रक्रयोः कस्त्रया पत्नवत्त्ररोम्। मीनकेतोरिव जयप्रशस्तिमलिखत्वयम् ॥३१५॥ क्रचयोर्मण्डनं यावस्रवोढः स प्रचक्रमे । तावदागममश्रीषीद्भवदत्तमहासुनेः ॥३१६॥

म भारत्र्यानोत्तालः कितवो जयवानिव । द्रागृदस्थादिहायार्धमण्डितामपि वस्नभाम् ॥३१०॥ हिलार्धमण्डितां कान्तां न गन्तुमुचितं तव। तस्थाः सखीनामित्युक्तिं स एड दव नाष्ट्रणोत् ॥३१८॥ माग्रहं वारयन्तीनां तासां चेत्युत्तरं ददी। कला ग्राणिपातं पुनरेखामि बाखिकाः ॥३१८॥ भवदेवस्ततः स्थानात्सवमानः स्वक्नवत् । त्रभोता भवदत्तर्षिं तत्र स्थितमवन्दत ॥ ३२०॥ सुनि: श्रामण्यदानाय मत्यंकारमिवार्पयत् ॥३२१॥ भवदत्तम्ततो ऽगाराद्नगारित्ररोमिषः। निर्जगाम धियां धाम मनाग्भातिर दत्त कृ ॥३२२॥ भवदेवो ऽपि तत्सर्पिर्भाजनं भारयन्तरे। त्रनगाद्भवदत्तर्षिं तत्पदासोजषट्पदः ॥३२३॥ श्रन्धे ऽपि बह्वो नार्थी नराश्च भावदेववत् । श्रन्वय्भेवदत्तर्षिसुदूर्भिप्रमदत्तृदाः ॥३२४॥ सुनिनं कंचिद्यस्जन्मनीनासुचितं ह्यदः। त्रविसृष्टाञ्च सुनिना न व्यावरुतिरे जनाः ॥३२५॥ दूरं गला च निर्विषासं वन्दिला महामुनिम्। खयमेव व्याजुघुट्रादौ नार्थी नरास्ततः ॥३२६॥ भवदेवसु भद्रात्मा चिन्तयामासिवानिदम्। त्रयविस्ष्टा बाघुटन्वेते नैते हि सोदराः ॥३२०॥

श्रहं तु मोदरो ऽसुख दावावां खेहली मिथः। तदनेनाविसृष्टस न्यायं याघुटनं न मे ॥३२८॥ भक्तपानादिभारेणाकान्तो ऽयं नूनमग्रजः । ततो ममार्पयदोढुं प्रसीदन्ष्टतभाजनम् ॥३१८॥ चिरादभागतं आन्तं ज्यायांसं भातरं सुनिम्। श्रमुला तद्मुं स्थाने न निवर्तितुमुत्म है ॥३३०॥ मामी वलेदिति मनोव्याचेपार्थं कनीयमः। गार्हस्थावातीं प्राक्रंस्त भवदत्तो महासुनिः ॥३३१॥ एते ते ग्रामपर्यन्तपाद्याः पान्यमण्डपाः। भातरावां वानरवद्येषु खैरमरंखि ॥३३१॥ सरोवराणि तान्येतान्यावाभ्यां यत्र ग्रीमवे। श्रकारि निलनीनालै होरश्रीः कण्डयोर्मियः ॥३३३॥ एताञ्च ग्रामपर्यन्तभूमयो स्वित्वाल्काः । यचावां वाल्काचैत्यक्रीडां प्राट्यक्रव्यहि ॥३३४॥ भवदत्तो ऽनुजन्मानमेवमध्वनि वार्तयन्। जगाम ग्राममाचार्यपादपद्मैः पविचितम् ॥३३५॥ मानुजं भवदत्तर्षिं वसतिदारमागतम् । निरीच्य चुन्नकाः प्रोचुः कतवक्रोष्टिका मिथः ॥३३६॥ दिखवेषधरो नूनमनुजो सुनिनासुना । प्रवाजियतुमानीतः खं मत्यापियतुं वचः ॥३३७॥ सूरिक्चे भवदत्त तक्णः को ऽयमागतः। मोऽनदङ्गगवन्दीचां जिष्टचुर्मे उनुजो ह्यमौ ॥३३८॥

सूरिणा भवदेवो ऽपि पप्रच्छे किं व्रतार्थ्यम । मा भृहाता मृषावादौत्येवमित्यवदत्म तु ॥३३८॥ भवदेवस्तदैवाच पर्यवाच्यत सूरिभिः। माध्भ्यां महितो उत्यच विहतें च न्ययोज्यत ॥३४०॥ भवदेवः किमदापि नायात इति चिन्तया । खजनाः पृष्ठतो अधेत्य भवदत्तं बभाषिरे ॥३ 8 १॥ भवदेवोऽचगायुगानित्रयां हिलार्धमण्डिताम् । तस्दे किं लनायाते तिसिच्चीवन्ता वयम् ॥३४२॥ खिद्यते चन्नवाकीव सा युक्तिविधवा वधूः। विश्राम्यति न तस्यास नयनाम् सिराम्नवत् ॥३४२॥ एकाक्यसाननाष्ट्रस्थ भवदेवः क्रिक्ट्रजेत् । द्ति खप्ने ऽष्यसभायं गतश्च कापि किं ह्यदः ॥३ ४ ४॥ नष्टसानिव यहिलान्भवदेवमपण्यतः । त्रसाननुग्रहाणर्षे कथय क स ते उनुत्रः ॥३ ४ ५॥ धर्मोदर्नेक्र्नुजसोचे मिथापयो सुनि:। यात श्रायातमाचो ऽपि न विदाः स ययौ कचित्॥३४६॥ गतो उन्येनाध्वना किंस इति जन्यन्त श्राध्य ते। प्रत्यावर्तन्त दीनासा दस्युभिर्मुषिता दव ॥३४०॥ तां नवोढां इदि धायन्भात्मस्यैव नेवजम्। प्रवच्यां भवदेवो ऽपि सग्रच्यां पर्यपालयत् ॥३ ४ ८॥ महर्षिर्भवदत्तो ऽपि कालेन बद्धनेयुषा । विपेदे उनग्रनं कला सौधर्मे च सुरो उभवत् ॥३ ८८॥

भवदेवो ऽप्यदो दध्यौ नागिला प्रेयमी सम । प्रेयांस्तस्या ऋहमपि विरहो ही दयोरभृत् ॥३५०॥ सातुरेवोपरोधेन व्रतं चिरमपालयम् । तिसांन्तु खर्गते किं से वतेनायासहेत्ना ॥३५१॥ न तथा त्रतकष्टेन द्व्करेणासि पीडितः। यया तदिरहेणोचेर्भविखति कयं तु सा ॥३५१॥ गजीव वारीपतिता पश्चिनीव हिमाविका। मराखीव सर्गता वचीव गीयतापभाक् ॥३५३॥ यूथभ्रष्टेव हरिणी पात्रबद्धेव ग्रारिका। मा मन्वे दैन्यभाग्नोकानुकम्प्यैव भविष्यति ॥३५४॥ युगाम्। यदि प्राध्यामि जीवन्तीं तां प्रियामायतेचणाम्। तदद्यापि हि गाईस्ळावशो रंखे तया सह ॥३ ५ ५॥ चिन्तातन्त्रभिरेवं खं नियक्कनूर्णनाभवत्। स्वित्षीननाष्ट्रक्य भवदेवो विनिर्ययौ ॥३५६॥ द्वणें जगाम च ग्रामं सुग्रामं राष्ट्रकूटस्:। तस्वी च संदतदारबाह्यायतनसन्निधौ ॥३५०॥ गन्धमान्यधरा नारी ब्राह्मणा समसेकया। तवाभ्यागान्म निरसावित्यवन्दत तं च सा ॥३५ ८॥ पप्रच्छ भवदेवस्तां राष्ट्रकूटः स त्रार्थवान्। पत्नी च रेवती तस्य भद्रे जीवित वा न वा ॥३ ५ ८॥ कथयामास साप्येवमार्थवाचेवती च सा। व्यपद्येतां तयोश्वागाद्भयान्कालो विपन्नयोः ॥२६०॥

भूयो ऽष्यष्टक्कत्म सुनिरार्थवत्मृनुना प्रिया। भवदेवेन या त्यका नवोढा सास्ति वा न वा ॥३६१॥ सा दध्यो भवदेवो ऽयं नूनमात्तवतो ऽयजात्। यदि वा वार्तयाम्येनमनेनसमिद्यागतम् ॥ व ६ २॥ जवाच चिन्ति थिलेवमार्थवद्रेवतीसृतः। लमेव अवदेवो ऽभि किमिहागास्तपोधन ॥३ ६ ३॥ भवदेवो ऽवदसाध् लयाहसुपनचितः। म एव भवदेवो ऽस्मि नागिलाजीवितेश्वरः ॥३६४॥ तदाग्रजोपरोधेन तां विसुच निरीयुषा । श्रनिच्छतापि हि मया व्रतमादायि द्ष्करम् ॥३६ ४॥ विपन्ने साम्प्रतं भातर्थहमङ्कुणवर्जितः । नागिना सा कथमभूदित्यागां तद्दिद्चया ॥३६६॥ नागिला चिन्तयामास चिराहृष्टां हि मामसी । निह प्रत्यभिजानाति परावृत्तवयोगुणाम् ॥३६०॥ श्रात्मानं ज्ञापयाम्येनमिति प्रोवाच नागिला । नागिला सारम्यहं इना नवोढात्याजि या लया॥३६ ८॥ एतावता च कालेन यौवने ऽपि व्यतीयुषि । किं नाम मिय चावणां पुष्याप्रय विस्थाताम् ॥३६८॥ मुक्ता रत्नचयं खर्गापवर्गपाबदायकम्। वराटिकामावनिभां मा ग्रहीमां महाग्रय ॥३ %०॥ श्रत्यन्तघोरनर्कपातप्रतिभुवामहो । विषयाणां सारास्ताणां मा गास्तं भेदनीयताम् ॥३०१॥ याहितो ऽसि वतं भाचा इदानापि हितेषिणा। तमयनाप्तं मा मंखा मयि पापवनौ रतः ॥३०२॥ तदद्यापि निवर्तस्य गुरुपादाननुत्रज । मिथ रागकृतं चाघमालोचय तदन्तिने ॥३७३॥ यावदेवं भवदेवं नागिला सगमन्त्रमात्। ब्राह्मणा दार्कस्तावत्तवागाङ्गुन्तपायमः ॥३ ७ ॥ ऊचे च पायमं सुक्तं यनायाच सुधोपमम्। तदिमिखास्य हं मातरघो घार्य भाजनम् ॥३०५॥ निमन्त्रितो ऽइमन्यत्र लास्ये तत्र च दिविणाम्। श्रवान्तपायमो सातभीनं प्रद्धासि नो पुनः ॥३०६॥ श्रादाय दिचणामचागतो भूयो ऽपि पायसम् । खयं वान्तं खयं भोच्छे का ही: खोच्छिष्टभोजने ॥३००॥ ब्राह्मख्वाच वान्ताणी जुगुस्यस्वं भविष्यसि । श्रतं ज्रापानीयेन कर्मणानेन दारक ॥३७८॥ तच्छ्वा भवदेवो ऽपि निजगादेति हे बटो । लं भविष्यिष वान्ताभी निक्षष्टः कुक्रादिप ॥३७८॥ नागिलोवाच तम्हिषं यद्येवं वेतिस विच च। तनामुद्रस्य किमिति भ्रयो ऽप्युपनुभुचसे ॥३८०॥ मांसास्गस्थिविष्मूचपूर्णाहमधमाधमा । वान्ताद्पि ज्युष्यासि मामिच्छन् किंन बज्जसे॥३८१॥ पश्यस्त्री ज्वलद्ग्निं न पुनः पाद्योर्धः। यत्यरं प्रिचयखेवं न खं प्रिचयसि खयम् ॥३ ८ २॥

का हि पुंगलना तेषां ये उन्यशिचाविचचणाः। ये खं प्रिचयितं दचास्तेषां पुंगणना नृणाम् ॥३ ८ २॥ भवदेवो ऽवदत्साध् शिचितो ऽस्ति लयानघे। श्रानीतः पणि जात्यस्य द्व यान हसुत्पर्ये ॥३ ८ ४॥ तदच खजनान्द्दा यासामि गुरुमनिधौ। वतातीचारमाकोच्य तस्ये ऽहं द्स्तपं तपः ॥३८५॥ नागिनाध्यवदत् किं ते खजनैः खार्घभाग्यव। मूर्तिमन्तो चि ते विद्या भाविनो गुन्दर्भने ॥३ ८ ६॥ तद्गच्य गुरुपादान्ते दान्तातमा वतमाचर । प्रवृजिष्यास्यसमि वृतिनीजनस्विधी ॥३८०॥ भवदेवो ऽथ वन्दिलाईदिमानि समाहितः। गला गुर्वन्तिके ऽकाषीं सात्रमानोचना दिकम् ॥३ ८ ८॥ श्रामण्यं निरतीचारं भवदेवः प्रपाचयन । कालं क्वादिकस्पे असुक्क्कमामानिकः सुरः ॥३ ८८॥

द्रतस्य भवदत्तस्य जीवः खर्गात्परिच्युतः ।
विजये पुष्कलावत्यां विदेहोवीं भिरोमणी ॥३८०॥
नगर्यां पुष्डरीकिष्यां वज्रदत्तस्य चिक्रणः ।
यभ्रोधराभिधानाया राद्याः सुचाववातरत् ॥३८१॥ युग्मम् ।
तस्मिन्नुपागते सुचिसरोवरमराखताम् ।
त्रभ्रद्यभोधरादेव्या दोहदो ऽम्भोधिमञ्जने ॥३८१॥
ततस्यामोधिमभीच्यां मौतानद्यां महोपतिः ।
कीड्यिला महादेवीं तदोहदमपूर्यत् ॥३८३॥

मंपूर्णदोहदा साथ महादेवी वशोधरा । वसीव कलयामाम लावण्यमधिकाधिकम् ॥३८४॥ पूर्ण च समये उस्त महिषी चन्नवर्तिनः। उत्तमं तनुजन्मानं गङ्गेव कनकाम्बुजम् ॥३८५॥ यशोधराया उत्पन्नदोह्रदानुगतां नृपः। मागरदत्त द्याखां तस्याकत ग्रुभेऽहनि ॥३८६॥ धाची भिर्वाच्यमानञ्च पयः पानादिकर्मभः । गाखीवासादयहुद्धिं राजपुत्रः क्रमेण सः ॥३८०॥ वनं प्रवीणतां प्राप्तः स कुमारो ऽध्यजीगपत् । उद्यम्य काञ्चनलतामुत्मुकं ग्रुकगारिकाः ॥३८८॥ पौढीभवन्सु इड्डिश्च म रेमे रत्नकन्द्कैः। पौनांसस्मिकारङ्गनृत्यनाणिकाकुण्डलः ॥३८८॥ ममये स नरेन्द्रेण नियुक्तो गुरुपनिधौ। गुरोः कलाः परिषपौ कूपाद्प दवाध्वगः ॥४००॥ विश्वस्थापि सभां नेचकैरवाणि प्रमोद्यन्। प्रभौव संपूर्णकालाः प्रतिपेदे स यौवनम् ॥ ४०१॥ ख्वयंवरागताः कन्याः पित्रभ्यां पर्यणायि मः। एता हि पाचमायानित रत्नाकरमिवापगाः॥४०२॥ श्रनद्वाहौ भिर्वेव करेण्भिरिव दिए:। ताराभिरिव शीतांशुस्ताभिः सममरंस्त सः ॥४००॥ नारीभिरन्यदा क्रीडन्प्रासादे मदनोपमः । मेर्यिनभमाकाभे स ददर्भाक्षमण्डलम् ॥४०४॥

श्रविन्तयच यादृग्धि श्रूयते सेर्रागसे। तादृगभ्रमयः मो ऽयं काष्यद्दो रमणीयता ॥४०५॥ एवं से हिन मं से घम एडलं तस्य पश्यतः। नाभ्दवाङ्मुखी दृष्टिर्विखग्नेव तदन्तरे ॥४०६॥ नुमारो ऽपश्चदुत्पश्चो यावत्त्रनेघमण्डनम् । वारिबुद्दवत्तावत्तदिनीय यद्यो कचित् ॥४००॥ कुमारी ऽचिन्तयचैवं चणिको ऽयं यथामुदः। तथा भरीरमधेतत्का कथा सम्पदां पुनः ॥४० ८॥ यत्रातस्तन मधाक्ते यनाधाक्ते न तनिशि। निरीच्यते भवे ऽस्मिची पदार्थानामनित्यता ॥४०८॥ विवेक जलिकास्य मर्त्य जन्ममही रहः। मकामनिर्जरासारं तद्गुहामि व्रतं फलम् ॥ 8 १०॥ सुधीः सागरदत्तो ऽथ परं वैराग्यसुदहन्। वतादानाय पितरावापप्रच्छ छताञ्चलिः ॥ ४ १ १॥ पितरावूचतुर्वत्स यौवने ऽपि वताग्रहः। वीणायां वाद्यमानायां ग्रास्त्रपाठ द्वैष ते ॥ ४ १ २॥ ददानीं युवराजस्वं राजापि वं भविष्यमि । राज्यं चिरं पानचिला ग्रह्णीयाः ममये जतम् ॥४१३॥ मागरो चाहरत्पृज्याः प्रत्याखाता मया श्रियः। परित्रच्यासुपादातुं तदादिग्रथ किं न माम् ॥४१४॥ दत्याग्रहकुठारेण प्रेमपागं तयोः सुधीः। चिच्छेदायान्यमन्येतां तौ व्रतग्रहणाय तम् ॥४१५॥

अनेकराजतनयपरिवारो ऽथ मागरः ।
आददे व्रतमस्तं मागराचार्यमिकिधौ ॥४१६॥
विविधासिग्रहधरो गुरूषेवापरायणः ।
अभात्मागरदक्तो ऽस्कृतमागरपारगः ॥४१०॥
न दूरे तपमः किंचिदिति प्रत्ययकारकम् ।
अविधिज्ञानमृत्पेदे मागरस्य तपस्यतः ॥४१८॥

भवदेवस्य जीवो ऽपि पूर्णे काले दिवस्थातः। तचैव विजये वीतशोकायां पृःशिरोमणौ ॥४१८॥ पद्मरयाभिधानस्य महर्द्धरवनौपते:। महिष्यां वनमानायां शिवो नाम सुतो ऽभवत् ॥ ४ १०॥ युगाम्॥ म पान्यमानो यद्भेन कन्पद्रम द्वोद्गतः। क्रमेण कलयन्द्विं काकपचधरो उभवत् ॥ ४ २ १॥ माचिमाचीकतगुरौ तिसान्प्राज्ञिकारोमणौ। मियो गरहीतसङ्कता दव संचक्रमः कलाः ॥४२१॥ योवने पर्यणेषीत्म राजकन्याः कुलोद्भवाः। मंप्रक्रशास्त्रभत्ताभिर्तताभिरिव पादपः ॥ ८ २ ३॥ मकलवस्य चान्येद्यः प्रामादे तस्य तस्यूषः । मागर्षिः पुरीवाद्योपवने ममवामरत्॥ ४ ९ ४॥ तच कामसम्बद्धाः सार्थवाद्यो महासुनिम्। तं प्रत्यनाभयद्भक्षा मामचपणपार्णे ॥४२५॥ ग्रहे कामसम्द्रस्य पाच्दानप्रभावतः। वसुधारापतज्ञोनः पाचे दानाद्धि किं नहि ॥४२६॥

शिवस्तदङ्गतं श्रुला गलावन्दत तं सुनिम्। निषमाद च तत्पादपद्मानी राजहंसवत् ॥४२०॥ चतुर्दशानां पूर्वीणामाकरः सागरो ऽपि हि। शिवस सपरीवारसाचली धर्ममाईतम् ॥ ४ २ ८॥ विशेषतञ्च संसारासारतां तस्य धीसतः। गमयामास स सुनिर्मनिस स्कटिकामले ॥४२८॥ शिवो ऽष्ट्रच्य तम्हषिं किं प्राग्नवभवः प्रभोः। सुद्दों में प्राथतो यत्वां द्वीं ऽयमधिकाधिकः ॥४३०॥ ज्ञाला चावधिनाचल्यो सुनिस्तं पूर्वजनानि । क्रिडो अर्मम भाता प्राणेभ्यो अप्यतिवस्रभः ॥४३१॥ मया प्रविज्ञतेन लमनिच्छकपि हि वतम्। उपायेन गाहितो ऽसि परलोकहितेच्छथा ॥४३२॥ श्रभृत च सुरावावां सौधर्मे परमर्द्धिकौ। क्सदेन्द्रोरिव प्रौतिस्तवायभवदावयोः ॥ ४ ३ ३॥ भवे ऽस्मिन्वीतरागो ऽहं खे परे वा समानद्वा। लं लदापि सरागलात्राग्भवस्त्रहभागायि ॥४३४॥ शिवो ऽवदद्वतादानाहेवो उभवं प्राणहम । तदिसापि भवे पूर्वभववदेसि मे वतम् ॥४३५॥ श्राष्ट्रच्या पितरी यावदायामि व्रतहेतवे। पूज्यास्तावदिईवाध्वं यूयं मिय कापास्तवः ॥४३६॥ गला प्रिवकुमारो ऽपि पिलपादान्यजिज्ञपत । श्रद्य सागरदत्तर्वैः ग्रुशुवे देशना मया ॥४३०॥

तत्रसादादधिगता भवखासारता मया। ततस्तसादिरको ऽस्मि वीवधादिव भारिकः ॥४३ ८॥ तत्मवयानुजानीय प्रवच्याग्रहणाय माम्। प्रत्युषो मोहतमसः भर्णं सागरो ऽद्य मे ॥४३८॥ पितरावूचतुर्वता व्रतं मादत्त्व यौवने । नाद्यापि पूर्यते ऽस्नाकं लक्तीडाकोकजं सुखम् ॥४४०॥ श्रत्यन्तं निर्ममो ऽभ्रस्तं कथमेकपदे ऽपि हि। श्रमंसुतानिवाय्यान्यदसान्विजिहामसि ॥४४१॥ यदि भन्नो ऽसि यद्यसानापृच्छा च गमिष्यसि । तन्त्रकारैकवाद्वला भवित्री रसनावयोः ॥४४२॥ दत्यनादिशतोः पित्रोः शिवो गन्तमनी खरः। तचैव सर्वसावद्यानियमाङ्गावयत्यस्त् ॥ ४ ४ ३॥ सुने: सागरदत्तस्य शिय्यो (इमिति निश्चयो । तस्त्री म मौनमालम्य मौनं मर्वार्थमाधकम् ॥४४४॥ वबादणासितो भोतुं न किंचिद्वुभुजे च सः। मह्यं न रोचते किंचिदित्येकमवदन्युक्तः ॥ ४ ४ ५॥ एवस्देजितो राजा प्रिवेन प्रिवकाङ्किणा। द्रश्युचं दृढधमें समाह्रय समादिश्रत् ॥ ४ ४ ६। व्रतार्थमविस्ष्टेन शिवेन तनयेन मे। मौनमालम्बितं वत्सं शावनिष्ट्रचेतसा ॥ ४ ४ ०॥ मोघपाल दव दीपी करीव प्रभवनादः। भोजनायापि यतते न स चाट्मतेरपि ॥४४ ८॥

यथा वेति तथा वत्स वत्सं भोजय मे शिवस् । लया चैवं कतवता किं किं नोपकतं मम ॥४४८॥ मज्जीदपचिणं कायकुलायाद्गनम् सुत्सुकम्। प्रत्याभाषाभवन्धेन नियन्त्रय महाभय ॥४५०॥ दृढधर्मा ऽपि तामाजासुररीकत्य स्पतेः। ययौ भिवकुमारसाम्यणे वृद्धिजलार्णवः ॥४ ५ १॥ कुला नैषेधिकौं तस्य सदनान्तः प्रविष्य च। क्रमज्ञः प्रतिचकाम स ऐर्यापियकी सुधीः ॥ ४ ५ २॥ वन्दनं दाद्यावर्तं दत्ता भूमि प्रमार्चे च। निषमाद वदन्चैरनुजानी हि मामिति ॥ ४ ५ २॥ त्रिवो ऽवददहो दभ्य साधूनासुपसागरम्। विनयो उर्य मया दृष्टः स कथं मयि युज्यते ॥४५४॥ दम्यपुत्रो उम्बधात्मस्यग्दृष्टीनां यत्र कुत्रचित्। ममभावो हि योग्यः स्वात्मर्वस्य विनयस्य भौः ॥ ४ ५ ॥॥ यस कचापि हि स्वान्तं समभावाधिवासितम । स वन्दनाची भवति दोषाग्रङ्गापि नेह भोः ॥ ४ ५ ६॥ कुमार किंतु प्रच्छामि प्रष्ट्रमेवाहमागमम्। रसञ्चरातुरेणेव किं लयात्याजि भोजनम् ॥४५०॥ भिवो अवद्दिस्जतो व्रताय पितरौ न माम्। ततो भावयतीभूय स्थितो ऽस्मि विरतो ग्रहात् ॥४५ ८॥ यथा ह्यादिज्य पितरौ विहास समतां मिथा। वतार्थमादिशतो मामतः कुर्वे न भोजनम् ॥४५८॥

दभ्यो अध्यस यद्येवं तङ्गुष्तीया महाग्रय। धर्मा ह्यधीनो देइस्य देइञ्चाहारमभवः ॥ ४ ६ ०॥ श्राहारं निरवद्यं हि ग्टह्नन्यपि महर्षयः। शरीरे तु निराहारे दुष्करा कर्मनिर्जरा ॥ ४ ६ १॥ नुमारो ऽप्यभ्यधादिभ्यसूनो संपद्यते सम । नाहारो ऽप्यनवद्यो ऽच तसादरमभोजनम् ॥४६२॥ इभ्यो ऽवादी हु र स्वं से शिष्यस्ते ऽ इसतः परम्। मर्वे संपादियामा निरवद्यं यदिच्छिम ॥४ ६ ३॥ व्याजदार कुमारो ऽपि मखे तर्हि निरन्तरम्। षष्टं कला करिये ऽइमाचामान्तेन पारणम् ॥४ ६ ४॥ शिवस्य भावयतिनस्तद्। द्यपि महेभ्यसः । विनयं कर्तुमारे भे मामाचारी विचचणः ॥ ४ ६ ५॥ तपस्थतः प्रिवस्थापि यथौ दाद प्रवत्मरी। मोद्यात्पित्रभ्यां न पुनर्थमर्जि गुर्मिन्धौ ॥४६६॥ म्ला प्रिवकुमारो असङ्ख्रहाकोके महायुतिः। विद्युत्मास्यभिधानो ऽयमिन्द्रसामानिकः सुरः ॥४ ६ ৩॥ त्रामनच्यवनस्थास पुष्णात्मन द्यं च्तिः। पुरासद्वद्वालोकेन्द्रसमानद्युतिरेष हि ॥४६८॥ चुलायमचैव पुरे सप्तमे ऽइन्यतो दिनात्। च्छवभेभ्यस्य तनयो जम्बूर्भायन्तनेवसी ॥४६८॥ तदा चोपप्रसन्नर्षि विद्युना लिनि जग्मुषि । चतस्रतिप्रया एवं पप्रक्तं महासुनिम् ॥४००॥

द्तो ऽस्नाकं वियुक्तानां विद्युक्ताखिदिवीकसः।
समागमः पुनः कापि भविष्यत्यथवा न वा ॥४०१॥
ऋषिराख्यच सन्तीभ्याञ्चलारो ऽचैव पन्तने।
ससुद्रः प्रियससुद्रः कुवेरः सागरो ऽपि च ॥४०२॥
तेषां चतुर्णां चतस्रः पुत्रो यूयं भविष्यथ।
मार्यालमीयुषा भावी तच वो ऽनेन सङ्गमः॥४०२॥

सुरासुरैः सेवितपादपद्मः

श्रीवर्धमानो ऽपि क्रपाससुद्रः । भवाजसूर्यो ऽतिग्रयद्विपाचं विहर्तमन्यच ततो जगाम ॥४०४॥

दत्याचार्यश्रीहेमचन्द्रवित्चिते परिशिष्ठपर्वणि खाविरावली-चरिते सहाकाये जम्मूखासिपूर्वभववर्णनो नाम प्रथमः सर्गः॥१॥

## द्वितीयः सगः।

दतश्च नगरे राजग्रहे राजग्रिरोमणिः। श्रेणिको ऽपालयद्राच्यं प्राच्यश्रीर्भघवानिव ॥१॥ तत्पर्वद्वपणं श्रेष्टी श्रेष्टो धर्म्यण कर्मणा। नाचा ऋषभद्त्तो ऽस्त्रदर्वभध्रंधरः ॥२॥ ऋर्न्देवो गुरुः साध्रित्येव स दिवानिशस् ! जजाप सर्वाभिमतिमिद्धिमन्त्राचरोपमम् ॥३॥ गुर्वाक्षतकचोद्रंमत्रमभवसद्। । प्रशान्तद्थीनमलं तनानोवारि निर्मलम् ॥४॥ मरोवरस्वेव जलां फलां मार्गतरोरिव । तस्यैश्वर्यमस्त्रेषां केषां नैवीपकारकम् ॥५॥ धर्मात्रमारिणी मत्या गत्या इंखनुहारिणी। मधर्मचारिणी तस्य धारिणीत्यास्ययाभवत् ॥६॥ तस्या गुणेषु भूयःसु गाभीर्यादिषु सत्स्वपि। प्रयतः सुष्ट्र भीले ऽभः च्हीलाङ्गा हि सुलस्तियः ॥०॥ सती संवीतसर्वाङ्गा नीरङ्गी ग्रोभिनी च सा। मंचचार करस्पर्शामहेव तर्णेरपि ॥८॥ गुणैरत्यन्तविमनैः मा श्रीसविनयादिभिः। पत्युर्चे जीयत इदि मध्येवाधींव जाइवी ॥८॥ नखमां सवद्न्योन्यं तयो नित्यावियुक्तयोः। त्रभद्भ खिलतं प्रेम दिश्वरीरैकचेतसोः ॥१०॥

धारिणी चिन्तयामास निरपत्था परेद्यवि। धत्ते जन्म समापुत्रं नैष्यान्यसवकेशिवत् ॥११॥ गैत्यस्त्पादयन्ते सुधारम द्वोचकैः । रमते तनुजनाङ्के धन्यानामेव योषिताम् ॥१२॥ ग्रहवामो हि पापाय तचापि सुतवर्जितः । तदितत्त्वल्वलवणकुभोजननिभं मम ॥१३॥ किं चिन्ताविध्रासीति पत्या पृष्टा नु धारिणी। द्ः खं न्यवेदयत्तसी तन्यनः मंप्रधारितम् ॥१४॥ पुत्रचिन्तोद्भवं दृःखं सा पत्यौ यद्यपि न्यधात् । तथापि न जीणमसद्भवत्रत्यताधिकम् ॥१५॥ नित्यं हृदयप्रकोन तेन दःखेन धारिणी। क्रमतां कलयामास दितीयेन्दुकलातुला ॥१६॥ विभिस्नार्थिषुर्दुः खं तत्तस्थाः पतिरन्यदा । उवाच खेहजलिधस्रोत:सिन्नभया गिरा ॥१०॥ यामो ऽद्य वैभार्गिरिं तचोद्याने क्योदिरि। रमामहे रम्यतया नन्दनोद्यानमन्त्रिमे ॥१ ८॥ धारिणी पतिवाचं तां तथिति प्रत्यपद्यत । मान्या हि पतिवाग्दुःखविसार्य भविति ॥१८॥ ततश्रषंभदत्तो ऽपि मद्यः मज्जीकृते रथे। मार्रोह तथा इंसरोमकोम खद्ध जिने ॥२०॥ श्रपि संयोजितार्वाणमन्वीणं महारथम । अधिक्ड़ौ दम्पती तौ प्रास्थिषातां गिरिं प्रति ॥२१॥ वाह्याबी सरियं पित श्रेणिकस्य मही पतेः। वाह्यमानतुरङ्गाणां फेनवुद्ददन्तुरा ॥२२॥ राज्ञो मत्तिदिपालानरूपतां सूचयन्यमी। तद्वस्यवितस्कन्धा नगरप्रान्तपाद्याः ॥२३॥ त्रमूनि गोकुनान्यार्चे रम्याकृषभभाङ्गतेः । उत्कर्णतर्णककुनान्युद्दामर्थनिखनात् ॥१४॥ एते च मार्गे तस्यमहकाराः क्षप्रोद्रि। मार्खतौषधीस्तपन्नवाः पिकयोषिताम् ॥२५॥ म्हगा वायुमिवारूढ़ा रथनिघोषभीरवः। प्राय: प्रयान्यमी योन्नि जिहासन्तो महीमित ॥१६॥ स्गाचीच्वणेष्वेते ऽरघद्वा वारिवर्षिणः। मूर्त्यन्तरज्ञाः पृथ्यां पुष्करावर्तका इव ॥२०॥ द्रष्टव्यदर्भनेरेवं पत्नीं पिष विनोदयन्। जगाम वैभारगिरिष्ट्रषभः यपरिच्छ्दः ॥ १ ८॥ यप्तभिः कुलकं ॥ जायापतौ तावव्यगावुत्तेरतुर्यो र्यात्। वैभारपर्वतोद्यानदिदृचानृत्यदाग्रयौ ॥२८॥ प्रत्येकं नामधेयानि एच्छन्तीमध्यभाखिनाम्। खादूनि निद्यरजनान्याचामन्तौं सुद्धर्मुद्धः ॥३०॥ तर्कायास सान्द्रास विश्राम्यनौ पदे पदे। सुखस्पग्नं विद्धतीं गीतलेः कदलीदलेः ॥३१॥ स्रथमानां गुकालापैर्हगगावेषु वत्सलाम् । श्रद्वारोपितवालासु वानरीव्यतिसस्प्रहाम् ॥३ २॥

धारिणीम्बषभद्त्रो दत्तहस्तावलम्बनः। गिरिमारोपयामाम तत्सुखेन गनैः गनैः॥३३॥चतुर्भिःकलापकं॥ तत्र ऋषभद्तो ऽपि धारिष्याश्चित्तहारिणीम्। भङ्गत्वा दर्भवामास गिरेस्चानसम्पद्म् ॥३४॥ सातु लिङ्गीरिमाः पथा फलप्राग्धारवामनाः। तास्रेश पुर्व्यवित्रान्तमन्ध्याभा दव दाडिमी: ॥३५॥ म्दीकामण्डपाः मन्ति द्गीणकं विषामपि । नृत्यत्के किक नापामद ना पतानद्रमा अभी ॥३६॥ पुष्पजातय एताय मियः सौरभलसनैः। खाजन्यं घोषयन्तीह रोलम्बतुसुलक्क्लात् ॥३०॥ जम्बुकदम्बमाकन्दपारिभद्रादिभिद्रुमै:। कायया चोलकममी मंत्रायित द्वाचलः ॥३ ८॥ ऋषभस्तत्र चापम्यद्राक्वेचरमिवागतम्। षिद्धपुत्रं यशोमित्रं श्राद्धं वन्युमिवातानः ॥३८॥ तत्य ऋषभः श्रेष्ठी सिद्धपुत्रमवार्त्तयत्। साधर्मिको ऽसि खबु मे तदाखाहि का यास्त्रिम ॥४०॥ मो ऽप्याख्यदस्मिन्द्याने शिय्यो ऽस्ति चरमाईतः। पञ्चमः समवस्तः सुधर्मा गणस्ताखे ॥४१॥ तदन्दनार्थं यास्थामि यदि वस्तदिवन्दिषा। लर्घं यूयमपि तद्भागिगूर्भवास्यहम् ॥४२॥ श्रीमित्युक्ता दग्यती तौ तेनैव सह चेलतुः। त्रयो उपय ययुः खानं सुधर्मखामिपावितम् ॥४३॥

यथावद्वादशावर्तवन्दनेन चथो ऽपि ते । सुधर्मेखामिनं भक्ता वन्दिला न्यषद्न्प्रः ॥४४॥ सुधर्मखामिनो धर्मापदेशपरमासृतम्। ते बद्धाञ्जलयः कर्णाञ्जलिभिर्म्प्रमापपुः ॥४५॥ सिद्धपुत्रञ्च समये पप्रच्छ गणसदरम्। मा जम्बू: कौदृशी जम्बूदीप: ख्यातो यदाख्यया॥४६॥ तामाखाद्गणसञ्चम् जात्यरत्मयाकतिम्। तन्मानं तत्प्रभावं च तत्त्वरूपमथापरम् ॥४०॥ तदा च बन्धावसरा धारिणौ गणसदरम्। पप्रच्छ किसहं पुचं जनिययामि वा न वा॥४८॥ सिद्धपुत्रो ऽवद्त्र लं सावद्यं प्रष्टुमर्हिस । जानन्तो ऽपि हि सावद्यं नह्याख्यान्ति महर्षयः॥४८॥ जिनपादोपदेशेन निमित्तज्ञानपण्डितः। तवाइमेव कल्याणि कथथिय्याम्यदः ग्रटण् ॥५०॥ धीरखभावो मनमा कायेन च पराक्रमी। निषेदिवाञ्जिलोत्सङ्गे सुधर्मा गणसत्त्वया ॥५१॥ सुतजना यदप्रच्छि तत्स्वप्ने सिंहमङ्गगम्। भट्टे द्रच्यस्ययो कुचौ सतिकं धरिष्यिम ॥ ५ २ ॥ युगाम् । त्राखातजम्बृतस्वतुणरत्मयस् ते । जम्बनामा सुतो भावी देवताकृतसन्त्रिधः ॥५३॥ धारिष्यभिद्धे जम्बूदेवतोद्देशपूर्वकम्। करिये ऽष्टोत्तरं तर्द्धाचामास्त्रानां भनं कतिन् ॥५ ४॥

सुधर्मस्वामिनः पादान्वन्दिला ते चयो ऽपि हि। उत्तीर्य वैभारगिरेः पुनः प्रविविद्धः पुरम् ॥५५॥ तत्रभ्वभधारिष्वौ पालयन्तौ ग्रहस्वताम्। सिद्धपुचवचःप्रत्यापया कालं यतौयतुः ॥५६॥

षन्यदा धारिणी खप्ने श्वेतिमंहं न्यभाजयत्। पत्य्याकथयत्प्राज्यप्रमोदजलदीर्घिका ॥५०॥ ऋषभो ऽभिद्धे सुभु मिद्धपुचवचो ऽखिलम्। तत्मत्यमेव मन्यस्व स्वप्नेन प्रत्ययो ननु ॥५८॥ जम्बनामा महाभागे पविचचरितस्तव। मर्वज्ञचणमंपूर्णः पुचो नूनं भविष्यति ॥५८॥ त्रह्माकोकात्परिचुत्य विद्युन्माकिसुरस्तदा । उत्पेदे धारिणीकुचिग्रुक्तौ मौक्तिकरत्नवत् ॥६०॥ तसाञ्चास्द्वेवपूजागुरपूजासु दोहदः। दोह्दाः खलु नारीणां गर्भभावानुसारतः ॥६१॥ वित्तेन भूयसा श्रेष्टी तद्दोद्दमपूरयत्। उत्पन्नदोह्द इव मोऽपि धर्म्य धनवये ॥६ २॥ क्रमेण पुखद्गर्भा च मंचचारातिमन्थरम्। गर्भक्तेशागमभिया सावधानेव धारिणी ॥६३॥ तस्याः कपोलपलकौ पाण्ड्रिमणातिप्राचिना । त्रभूतां प्रातरेणाङ्गविम्बसंब्रह्मचारिणौ ॥६४॥ तत्र नविभर्मामः मार्धमप्तदिनाधिकः। धारिणी सृषुवे सृतुं न्यूनौक्तर्विं रूचा ॥६ ॥॥

सुकाचूर्ण्व घटितेरचतेरतिनिर्मलेः। पूर्णानि खर्णपान्नाणि प्राविश्रच्रधभौकिषि ॥६६॥ श्रिभेष्ठि कुलवधू चित्रैर्दू वीङ्करेस्युतैः । तदामनसमीपोर्थां दूर्वावणिमवाभवत् ॥६ ०॥ मर्वेकच्याणध्याणि द्यवयाण्यनेकप्रः। नेदः श्रेष्ठिग्रहदारे श्रियो लाखनिवन्धनम् ॥६ ८॥ खपुटीकतमीमन्ताः कुङ्कमस्तवकैर्नवैः । ननृतुस्तद्गृहदारे गायन्यः कुलवालिकाः ॥ ६८॥ ऋषभो विद्धे देवगुरूपूजां विशेषतः। दरौ च दानमर्थिभ्यो ऽर्थ्यमानो ऽत्यर्थसुच्छ्रसन् ॥७०॥ सूनोर्जम्बूतरोनांसा जम्बूरित्यभिधां व्यधात्। ग्रुभे ऽक्ति च्छपभः श्रेष्ठी मंवर्मितमना सुदा ॥७१॥ उत्तापयन्तावङ्गस्थं पितरौ तं दिवानिश्रम्। श्रभूतां हर्षवाद्वज्ञौ विस्मृतान्यप्रयोजनौ ॥०२॥ पिचोर्जम्बूकुमारोऽपि भवनुत्सङ्गसूषणम् । क्रमेणामाद्यदृद्धं तथोरिव मनोरथः ॥७३॥ क्रमेण प्रतिपेदे च वयो मध्यममार्षभिः। त्रभ्रत्पाणियहाई्य पिचोरामालतातरः ॥७४॥

द्रतश्च तवैव पुरे ऽस्वनाहेभ्यशिरोमणेः ।

समुद्रश्रियमंज्ञस्य नामा पद्मावतौ श्रिया ॥०५॥

तथा समुद्रदत्तस्य समुद्रस्थेव सम्पदा ।

नामा कनकमालेति पत्यसृद्गुणमास्निनौ ॥०६॥

तथा मागरदत्तस्य गरिष्ठस्थाङ्गतिश्रया। विनयशीरसङ्गार्या मदा विनयशालिनौ ॥७०॥ तथा कुवेरदत्तस्य कुवेरस्येव चाडिसः। धनश्रीरिति नामास्त्यती ग्रीलमहाधना ॥७८॥ दम्पतीनाममीषां त विद्युना चित्रिया खुताः । क्रमाद्द्रितरो उभ्रवन्तिभधानेन ता यथा ॥७८॥ मसुद्रश्रीय पद्मश्रीः पद्मसेना तथैव च । तथा कनक सेनेति रूपात्माग्जनिका दव ॥८०॥ तथा कुबेर सेनस्य प्रिया कनकवत्यभृत्। त्रभूक्रमणदत्तस्य श्रीषेणेति तु गेहिनौ ॥८१॥ वसुषेणाभिधानस्थाभवदीरमती प्रिया। वसुपालितस्य पुनर्जयसेनेति वस्तभा ॥ ८२॥ नभःसेना कनकश्रीस्तथा कनकवरापि। जयश्रीस्रोति चास्वंस्तेषां दुहितरः क्रमात् ॥ ६ ३॥ श्रष्टानामपि तामां तु कन्यानां पितरो उन्यदा। प्रार्थयां चित्ररे जम्बूपितरं विनयोद्यताः ॥ ८ ४॥ श्रष्टौ नः कन्यकाः सन्ति रूपलावखवन्ध्राः । कलास्थिपारदृश्वची गुणेश्वची ऽपारःसमाः ॥८५॥ तामां विवाहकत्याणसुहत्याप्तं च यौवनम् । वरं तदनुष्टपं चापश्याम तव नन्दनम् ॥८६॥ कु बगी खवयो रूपादयो वर्गणा दि ये। जम्बुकुमारे ते सन्ति प्राप्यः पुर्ण्वेरयं वरः ॥ ८०॥

तामामस्मल्कुमारीणां भवत् लत्यसादतः।
वरो जम्बूकुमारो ऽयं दचजानामिवोडुपः॥८८॥
श्रीमानिम कुलौनोऽसि प्रार्थना लिय नो द्विये।
कला विवाहमस्बन्धं भवधानुग्रहाण नः॥८८॥
हषांदृषभद्त्तो ऽपि तदचः प्रत्यपद्यत।
खयमपुत्सुकः पुत्रविवाहे प्रार्थितञ्च तैः॥८०॥
जम्बूनासे प्रदत्ताः स्मो वरायातिवरीयमे।
रित ज्ञाला च ताः कन्या धन्यंमन्या सुदं दधः॥८१॥

भवानारे च विद्रसायसत्वानि बोधयन्। तचैवागत्य भगवान्युधर्मा समवासरत् ॥८ २॥ सुधर्मागमनोदन्तसुधासिको ऽथ कन्दवत्। मद्यो जम्बूकुमारो ऽस्त्रम्हढपुक्तकाङ्करः ॥८ २॥ जम्बनामा नमस्कर्तमागतं गणसदरम्। जगाम धाम धर्म हैं रथेना निलरंहमा ॥८ ४॥ स प्रणम्य सुधर्माणं ग्रुआव श्रावकाग्रणीः। सुधानिसन्दरेशीयां देशनां तन्। बाबुजात् ॥ ८ ५॥ देशना च मनसि सा परिणामसुपेथ्षौ। तस्वादाद्भववैराग्यमभाग्यैरतिदुर्लभम् ॥८ ६॥ सुधर्मखामिनं नला जम्ब्रेवं व्यजिज्ञपत्। त्रादाखे ऽहं परिव्रज्यां भववन्धनकर्त्तरीम् ॥८ ७॥ त्राष्ट्रच्या पितरौ यावदायामि परमेश्वर । तावलं कारावैवोद्याने धर्मद्रुमश्रियम् ॥८ ८॥

तथिति प्रतिपन्ने च सुधर्मखामिनापि हि। श्रिधिरुद्य रथं जम्बूर्नगरदारमाययौ ॥८.८॥ तदाभृच पुरदारं तथेभाश्वरथाकुलम्। पतितस्य तिसस्यापि स्प्राप्तिनीभवद्यया ॥१००॥ इति चाचिन्तयञ्जम्यः पुरदारानयैव चेत्। प्रवेशाय प्रतीचिय्ये तत्काचातिकमो भवेत् ॥१०१॥ सुधर्मखामिनं तचागमय पदनं प्रति। गनं पचीबुध्योर्मे न खातुमिह युच्यते ॥१०२॥ तिविशास्यपरेणैव दारेण लर्यन्रथम्। उत्सक्य वरं श्रेयानन्योऽध्या न प्रतीचणम् ॥१०३॥ दति यावद्ययौ दारान्तरं लरितसार्षभिः। ददर्भ तावत्तचापि वप्रं सञ्जितयन्त्रकम् ॥१० ॥ वप्रोपरिष्टाचन्त्रेषु लिम्बताञ्च महाजिलाः । ददर्भ गगनभ्रश्यद्यगोलक्सन्तिभाः ॥१०५॥ दधौ चैवं परचक्रभयादीदृगुपक्रमः। तदेतेनापि हि दारेणानर्थव इलेन किम् ॥१०६॥ गक्कतो से ऽध्वनानेन प्रिकोपरि पतेद्यदि । तदस्मि नाहं न र्घो न रथा न च मार्घि: ॥१००॥ एवं च खत्यमामाद्याविरतो दुर्गतिं सभे। प्राणिनां हि कुम्ल्यूनां सुगतिवीं मपुष्यवत् ॥१० ८॥ मा भूवं खार्थतो अष्टो चाघुच पुनरपहम्। भवामि श्रीसुधर्मां च्रिपद्मसेवामधुत्रतः ॥१०८॥

द्रत्यार्षभिर्वोत्तियला रथं वक दव ग्रहः। प्रदेशं गणम्हत्पादमनाघं तं पुनर्घयौ ॥११०॥ सुधर्मसामिनं जम्बरिति नला व्यजिज्ञपत्। यावच्जीवं ब्रह्मचर्यं प्रतिपन्नो ऽस्म्यहं विधा ॥१११॥ श्रनुजातो भगवता नियमं प्रतिपद्य तम् । हर्षवानार्षभिधीम जगामाकामविक्रियः ॥११२॥ पिचोस कथयामास यदहं गणस्त्राखात्। मर्वज्ञोपज्ञसश्रीषं धर्मं कर्मचथौषधम् ॥११३॥ अनुजानीत मां पूच्याः परित्रच्यार्थमुत्मुकम् । जन्तूनामेष संसारः कारागारनिभः खलु ॥११४॥ हदन्ती तो च पितरावूचतर्गद्रदस्तरी। मा भ्रकाण्डे ऽसादाशासतीन्म्लनमारतः ॥११५॥ चिन्तयामो वयमिदं सवधूको भविष्यसि । द्रच्यामः पौचवदनं दृक्कैरवनिशाकरम् ॥११६॥ प्रवच्याया न समयो विषयाई ऽच यौवने । एतस्योचितमाचारं किं नेच्छिम मनागपि ॥११०॥ यदि वात्याग्रहो वत्स प्रवच्याविषये तव। तथापि किंचिनान्यस्व वयं हि गुरवः खल् ॥११८॥ वत्साष्ट्री कन्यकाम्त्रभ्यमसाभिः सन्ति या वृताः । क्रवा पाणिग्रहीतास्ताः पूरयोदाहकौतुकम् ॥११८॥ एवं कला कुमार लं निःप्रत्यू इं परिवर्जेः। लामनु प्रविज्ञामः कतार्था वयमणय ॥१२०॥

कुमारो ऽप्यवद्ध्यदादेशे ऽस्मिननुष्ठिते । प्रवच्यायां न वार्यी ऽइं वृक्षुक् भीजनादिव ॥१ २१॥ त्रामेत्युका च पितरी कथयामासतुर्द्रुतम् । कन्यापितृणामिभ्यानामष्टानां कक्षणपरौ ॥१२२॥ कत्यासु व्यूढमाचासु पुची नः प्रव्रजिव्यति । विवाहमध्यमावसाद्परोधात्करिखाति ॥१२३॥ पश्चादिप हि चेत्पश्चात्तापपापं करिख्य । मा सा कह्वं तद्दाहं दोषः कथयतां न नः ॥१२४॥ श्रष्टावि महेभ्यास्ते मकलचाः सवान्धवाः । विं कार्यमिति निर्देतुं मंखपन्ति सादुः खिताः ॥१२५॥ श्र्ला च तेषां मंलापं कन्याका एवमूचिरे। पर्यां जो चेन पर्याप्तमाप्ताः प्रम् त्र निर्णयम् ॥१२६॥ जम्बूनाचे प्रदत्ताः स्मो ऽस्माकं भर्ता स एव हि। देया न वयमन्यसी लोके ऽप्येतदधीयते ॥१२०॥ सक्रज्ञस्यिन राजानः सक्रज्ञस्यिन साधवः । सक्तत्वाः प्रदीयने ची क्षेतानि सक्तस्कत् ॥१२८॥ पिलपादैः प्रदत्ताः सास्तसादृष्मसूनवे । म एव गतिरसाकं वयं तद्वाजीविताः ॥१२८॥ प्रवच्यामितरदापि यद्यक्तम्यः करिस्थिति । तदेव पतिभक्तानामस्माकमपि युज्यते ॥१३०॥ ते कन्यापितरो जम्बूपितुराख्यापयन्त्रिति। मक्जीभवन्त्रदाहाय प्रमाणं प्रथमं वचः ॥१२१॥

ततो नैमित्तिकमुखानौरिभीईषभेण च। विवाहलयं निर्णिन्ये तदिनात्मप्तमे दिने ॥१३२॥ महेभ्या भातर इव ते ऽष्टावष्येकचेतमः। मंस्रय कार्यामासुः स्कारसुदाहमण्डपम् ॥ १३३॥ विचित्रवर्णविसो भिरुकोचस्तत्र चाभवत्। मन्ध्याभ्रखण्डेराक्षष्टेरन्तरिचतलादिव ॥१३४॥ तचोचूलोकतान्याभान्युकादामानि मर्वतः। खकौयमंग्रुमर्वखं न्यामौकतिमवेन्द्रना ॥१३५॥ तोरणैर्नितरां तारैर्वातान्दोखितपञ्जवैः। माखपो ऽभादराज्ञानसंज्ञामिव विपञ्चयन् ॥१२६॥ ग्रुग्रुभे मण्डपो विष्वन् खिस्तिनन्यसमौ तिकैः। उप्तबीजाविजिरिवोद्भृत्ये मङ्गलग्राखिनाम् ॥१३०॥ श्रचेपि वर्णके जम्बूसुइते दोषवर्जिते। कौसुमावसनः सो ऽभाद्वलातप दवार्यमा ॥१३८॥ कन्यका अपि ताः चिप्ता वर्णके नाचरन्विहः। राजपत्य द्वासूर्यंपक्षतायां नियोजिताः ॥१३८॥ कुमार्य कुमार्यय खख्खानिखता त्रघ। विधिवनाङ्गलसानमकार्थना ग्रुभे चणे ॥१४०॥ स्नातस्वष्मसूनोञ्ज चाव्यमानाः पयो बसुः। त्रामन्नोत्पाटभीत्यात्रु सुचन्त दव सुन्तलाः ॥१४१॥ केप्राञ्चम्बुकुमारस्य गन्धकार्यो ऽध्यवासयन्। कपूरागुरुधूमेनोत्तंयखीलां वितन्तता ॥१ ४२॥

गन्धकारिकया तस्य सुमनोदामगर्भितः। जात्याश्वनन्धरावको धिमालो मूर्ध्वग्वध्यत ॥१४३॥ पर्यधाद्वारिणीसृतुकारे मौ किककुण्डले। मुखाजपान्तविश्रान्तमरात्तमिथुनश्रिणौ ॥१ ४ ४॥ मुकाहारं परिदधे जम्बूरानाभिलम्बितम्। लाव खसरितः फोनबुद्दाव लिस निभम् ॥१ ८ ५॥ स चन्दनविकिप्ताङ्गः सर्वाङ्गासुक्तमौक्तिकः। राकाश्रशाङ्कवत्तारामालाभिः ग्रुश्रुभे स्थम् ॥१४६॥ देवदूखे इवाद्खे सद्ग्रे खेतवाससी। विवाहमङ्गलकते पर्यधादृषभात्मजः ॥१४०॥ श्रय जात्याश्वमारूढो मायूरातपवारणः। श्रात्मतुख्यवयोवेषानुचरैः परिवारितः ॥१४८॥ नीरङ्गीक्त्रवदनो गीयमानोरुमङ्गतः। उत्तार्यमाणजवणो वधूटीभ्यां च पार्श्वयोः ॥१४८॥ निनद्वाङ्गलातोद्यः पठनाङ्गलपाठकः। विवाहमण्डलदारमार्षभिस्त्रितं ययौ ॥१५०॥ चिभिविशेषकम् ॥

दधादिमङ्गलद्रवैर्दरावधं सुवासिनी । तच जम्बूकुमारस्य मारस्थेव वपुत्रतः ॥१५१॥ प्ररावसम्पुटं दारि विक्रगर्भितमंद्विणा । भङ्का सो ऽगान्मालग्रहं ग्रहं कत्वाणसम्पदः ॥१५२॥ ततस्ताभिः कुमारीभिस्तचासिला सहाष्टभिः ।
जावूकुमारः प्रत्येच्छल्कौतुकोद्दाहमङ्गलम् ॥१५२॥
तत्य लग्नवेलायां गला चतुरिकान्तरे ।
श्राष्टीभः पर्यलेषीत्ताः पिचोरनुनिनीषया ॥१५४॥
तारामेलकके हृष्टा कौतुकेषु सममुमा ।
संतुष्टा मङ्गलावर्त्तं मधुपर्के स्मितानना ॥१५५॥
यौतके सावधाना च कृतिन्यञ्चलमोच्छे ।
वाष्पाचिता प्रणामे उद्धारोपणे उत्यन्तनिर्दृता ॥१५६॥
श्रपत्योद्दाहकच्छाणसुखमित्याप धारिणौ ।
स्युः पुरन्ध्यो हि नौरअसुदो उपत्ये विवाहिते ॥१५०॥

विवाहानन्तरं तामां वन्धूनां च वरस्य च ।
यौतकं तदभ्रद्येन मीवर्णः क्रियते ऽचलः ॥१५८॥
ततो मङ्गलदीपेन समाजसहचारिणा ।
गायन्तीभः कुलस्तीभः कलं धवलमङ्गलम् ॥१५८॥
पुरो मङ्गलद्वर्थेय वाद्यमानैः कलस्वरम् ।
सङ्गीतकेन भवता द्वर्यचयमनोरमम् ॥१६०॥
हृष्टेर्च्येष्टैः कनिष्टेय वन्धुभः पार्यवाद्यिभः ।
जम्बूर्जगाम स्वं धाम ताभिद्धाभिराद्यतः ॥१६१॥
चिभिर्विग्रेषकम् ॥

त्रादितो वन्दितवतां सर्वज्ञं कुलदेवताम् । वधूवराणामभवद्य कङ्कणमोचणम् ॥१६२॥ धारिष्णृषभदत्ताभ्यां दृष्टाभ्यां तदन्तरम् ।
श्रकारि पूजा देवस्य जम्बूदीपपतेः खयम् ॥१६३॥
ततो जम्बूकुमारो ऽपि सर्वाखद्वारस्रितः ।
वासागारसुपेयाय पत्नौभिस्ताभिरावतः ॥१६४॥
सक्तवो ऽपि तवास्यादार्षभिर्वद्वावर्यस्त् ।
विकारहेतौ पार्श्वस्ते ऽध्यविकारा महाग्रयाः ॥१६५॥

दृतञ्चाचैव भरते ऽस्युपिवनध्याद्रि पत्तनम्। नासा जयपुरं तच विन्ध्यो नामाभवन्तरः ॥१६६॥ उभावभूतां तनयो प्रियतौ तस्य भूपतेः। त्राख्यया प्रभवो च्यायानप्रभुनामा तु कत्यसः ॥१६०॥ राज्यं जयपुराधीयो उत्यदा केनापि हेत्ना। प्रभवे सत्यपि छोष्ठे प्रभवे ऽदात्कनीयसे ॥१६८॥ प्रभवो ऽप्यभिमानेन निर्गत्य नगरात्ततः। मंनिवेगं विधायास्यादिन्ध्याद्रेर्विषमावनौ ॥१६८॥ स खाचखननैविन्द्यहर्णैर्वर्त्भपातनैः। चौरै: प्रकारैरन्यैश्व जिजीव सपरिच्छदः ॥१७०॥ एत्य विज्ञपयामासुश्चरास्तस्य परेदावि । च्छिं जम्बुसुमारस श्रीदसाषुपहासिनीम् ॥१०१॥ विवाहमङ्गले चास्य महेभ्यान्मिलिता बहन। कथयामा सुरत्यर्थमर्थिन्तामणीनिव ॥१०२॥ श्रवखापनिकातालोद्वाटिनीभ्यां समन्वितः । विद्याभ्यां म तदैवागाङ्घारिणीतनयौकिम ॥१०३॥

श्रयावखापनिकया विद्यया विन्ध्यराजभः। जायतं सकलं कोकं जम्बूवर्जमसूषुपत्॥१७४॥ सा विद्या प्राभवत्तसी प्राज्यपृष्णजुषे नहि। प्रायः पुष्णाधिकानां हि न प्रकोऽप्यसमापदे ॥१०५॥ ततो निद्रायमाणानां सर्वेषामपि दस्यभिः। त्रलङ्कारादिसर्वस्वमाच्चेत्त्पचनमे ॥१०६॥ लुष्टाकेव्यपि लुष्टत्सु स च जम्बूर्महामनाः। न चुकोप न चुचोभ लीलया लिद्मभ्यधात्॥१००॥ ग्रयानमिह विश्वस्तं निमन्त्रितमिमं जनम्। भो भोः सुप्रत मा स्त्रैषां जाग्रदेषो ऽिस्त यामिकः॥१७८॥ महाप्राप्यप्रभावस्य तस्याय वचसेदृशा । ते चौराः स्तब्धवपुषो अस्वन् लेखमया दव ॥१७८॥ दद्र्भ धारिणौसूनुं प्रभवो ऽपि निभालयन्। पत्नौभिर्त्वितं ताभिः करेणुभिरिव दिपम् ॥१८०॥ कथयामास चातानं विन्ध्यराजसुतो उस्त्यहम्। महातान्त्रभवो नाम सख्येनानुग्टहाण माम् ॥१८१॥ वयस देहि में विद्यां सामानीं मोचणीमपि। श्रवखापनिकाताको द्वाटिन्यौ ते ददाम्यहम् ॥१ ८ २॥ जम्बूरूचे प्रभाते ऽहं प्रभवाष्टाविप प्रियाः । नवोढा श्रपि हि त्यक्षा प्रविज्ञासि निर्मसः ॥१ ८ ३॥ ददानीमयहं भावयतीस्तो ऽिसा तेन भोः। प्रभव प्राभवन्यसवस्वापनिका स्वि॥१८॥

व्यच्यामि बच्चीं हणवत्रातम्बांतिसामहम्।
तत् किं मे विद्यया कार्यं निरीहस्य वपुष्यपि॥१८५॥
तामवस्तापिनीं विद्यां संवृत्य प्रभवोऽपि हि।
प्रणम्य धारिणीपुचसुवाच रिचताञ्चितः॥१८६॥
सखे सुखं वैषयिकं सुङ्च्लाभिनवयौवनः।
श्रनुकम्पस्त चेमासु नवोढासु विवेक्यिसि॥१८०॥
इमाभिः सह सुभूभिर्भृक्तभोगफलो भव।
श्रोभिष्यते परिव्रच्याषुपात्ता तदनन्तरम्॥१८८॥
जचे जम्बूजुमारो ऽपि सुखं विषयभोगजम्।
श्रपायवज्ञलं स्वन्यं तेन किं दुःखहेतुना॥१८८॥
सुखं विषयसेवायामत्यन्यं सर्वपादिप।
दुःखं तु देहिनः प्राच्यं मध्विन्दादिपुंसवत्॥१८०॥

तथाहि पुरुषः कोऽपि देशाहेशं परिश्रमन्।

सार्थेनाविचदटवीं चौरयादोमहानदीम्॥१८१॥
तं सार्थं लुण्टितं तच चौरवान्ना दधाविरे।

स्गवच पलायन्त मर्वे सार्थनिवासिनः॥१८१॥

मार्थाद्भीनः स त पुमान्प्रविवेश महाटवीम्।

श्राकण्डमागतेः प्राणेरभ्युद्यत्कृपवारिवत्॥१८३॥

उचेस्तरो गिरिरिव प्रचरनादनिर्झरः।

उदस्तहस्तो अभाणीव प्रभंश्रयितुमस्दरात्॥१८४॥

न्यञ्चयन्द्यामंद्विपातरन्तः ग्रुषिरिणीमिव।

श्राभातताम्रतामास्तो गर्जनूर्जितमब्दवत्॥१८५॥

माचाद्यम दव क्रोधादुङ्कुरो वनसिन्धुरः। वराकं कान्दिग्रीकं तं पुरुषं प्रत्यधावत ॥१८६॥ चिभिर्विग्रेषकम्॥

मार्थियास्य इं याहि याहीति प्रेरयनिव। जघान तं सुद्धः पृष्ठे वारणः करग्रीकरैः ॥१८०॥ स पुमान् कन्दुक दव निपतन्तृत्पतन्भिया। प्राप्तप्रायो दिपेनाप लणक्त्रमयावटम् ॥१८८॥ गजो ऽवश्वं जीवितद्दत् कूपे जीवामि जातुचित्। इति सो ऽदात्तव झमां जीवितामा हि दुस्वजा ॥१८८॥ वटो ऽवटतटे चाभूत्तत्पादश्वैक श्रायतः। जम्बमानो उभवत्कूपमध्ये सुजगभोगवत् ॥ २००॥ स पुमान्त्रिपतन्त्रूपे प्राप तत्पादमन्तरा। श्रालम्य लम्बमानो ऽखाद्रज्ञुबद्घयटौनिभः॥२०१॥ करं प्रचिष्य कृपान्तः करी पस्पर्ध तच्छिरः। नाग्रकत्तु तमादातुं मन्दभाग्य दवीषधीम् ॥ २०२॥ दत्तदृष्टिर्धोभागे भागधेयविवर्जितः। कूपस्थान्तरजगरं गरीयांसं दद्र्भ सः ॥२०३॥ पतत्कवनबुद्धा तं निरौच्याजगरो ऽपि सः। कूपान्तर्परं कूपिमव वक्तं व्यकासयत्॥१०४॥ चतुर्व्वपि इि पचेषु चतुरो ऽहीन्दद्र्य सः। कालिन्दीसोदरस्वेव वाणान्प्राणापद्यारिणः ॥ २०५॥ उत्पाणाः पाणिनस्ते तु तं दंष्टुं दुष्टचेतमः । फूत्कारपवनानास्थरमुचन्धमनीनिभैः॥२०६॥

वटप्ररोहं तं के तं मूषको दो सितासितौ। चठचटति चक्राते दन्तककचगोचरम्॥२००॥ त्रनाप्नवन्युमांसं तं सो ऽपि सत्तो सतङ्गजः। जघान वटगाखां तां वटसुत्पाटयन्निव ॥१०८॥ वटसान्दोन्यमानेन पादेन स पुमान्दुढम्। पार्ष्णं च्रिबन्धं तन्वानो नियुद्धिमिव निर्मने ॥२०८॥ गजेन इन्यमानायाः गाखाया मध्मचिकाः। मध्म एडक मुत्रुच्यो डिजिरे तो मराननाः ॥ २१०॥ मचिकामा द्दंशुम्लं को इसन्दंशमन्त्रिभैः। तु ग्ढैः कौकसविश्रान्तैर्जीवाक्षष्टिपरैरिव ॥२११॥ उत्पचमचिकारुद्धमर्गेङ्गः स पुमांसदा । क्तपच दवालचि कूपान्निर्गन्तुसुत्सुकः ॥ २१२॥ वटस्थमध्कोशाच मध्विन्दुर्मु ऊर्यु इः। बाबाटे न्यपतत्तस्य वार्धान्या वारिविन्दुवत् ॥ २१३॥ मध्विन्दुस्तस्य भालासुठिता प्राविशन्युखे। म तदाखादमाखाद्य सुखं महद्मन्यत ॥ २१४॥

श्रूयतां प्रभवासुख दृष्टान्तस्य च भावना ।
यः पुमान्य हि संसारी याटवी मा त संस्रृतिः॥२१५॥
यो गजो म पुनर्म्द्रत्युर्यः क्रूपो मर्त्यजन्म तत् ।
यो ऽजगरः म नरको से ऽहयस्ते क्रुधादयः॥२१६॥
वटपादो यस्तदायुर्मूषकौ यौ सितासितौ।
तौ श्रुक्तकृष्णौ दौ पचावायु स्क्रेदपरायणौ॥२१०॥

या मिन्ना व्याधयस्ते मधुनिन्दुस्त यः सखे।
तदे सुखं वैषियनं तत्र रच्येत नः सुधीः ॥ २२ ८॥
चतुर्भिः नालापनम् ॥

देवो विद्याधरो वाणि यदि क्रूणात्तसुद्धरेत्।
तत् किमिच्छेदय न वा स पुमान्दैवदूषितः ॥२१८॥
प्रभवः स्नाह को नाम निमक्जन्विपदर्णवे।
नेच्छेत्तरण्डसदृग्रसुपकारपरं नरम् ॥२२०॥
जम्बूस्वाच तदहमपारे भवसागरे।
किं निमक्जामि गणसद्देवे सत्यपि तारके ॥२२१॥
प्रभवो ऽभिद्धे भ्रातः खेहलो पितरौ निजौ।
श्रनुरकास यहिणोः कथं त्यच्यमि निष्ठुरः॥२२२॥
जम्बूह्वे च को बन्धुनिर्वन्थो ऽवन्धुरप्यहो।
कुवेरदत्तवद्यसात् कर्मणा खलु वध्यते॥२२३॥

तथाहि मथुरापुर्यामेकासृद्धा को तमा।
नान्ना कुवेर सेनेति सेनातुल्या मनोभुवः ॥२२४॥
मा च प्रथमगर्मण नितान्तं खेदिता सतौ।
वैद्यस्य दर्धिता माचा क्षेणे हि प्ररणं भिषक् ॥२२५॥
न्वायुख्यन्दादिना वैद्यसां विज्ञाय निरामयाम्।
जवाच नास्या रोगो ऽस्ति किं लेतत् क्षेणकारणम्॥२२६॥
प्रस्या हि युग्मसुत्पनसुद्रे ऽस्ति सुदुर्वहम्।
खेदस्तद्धेतुको भावौ स पुनः प्रस्वाविधः॥२२०॥
माताप्युवाच तां वत्से गर्भे ते पात्याम्यहम्।
प्राणापायप्रतिभुवा रचितेनापि तेन किम्॥११८॥

वेग्योचे खित्त गभीय सिंहिये क्षेत्रमणहम्। सूकरी श्वमक्षद्रक्षपत्यसः सापि जीवति ॥१२८॥ गर्भक्षेत्रां महिला च समये गणिकापि मा। दारकं दारिकां चापि स्नाहभाष्डे श्रजीजनत् ॥२३०॥ माता प्रोवाच गणिकामपत्ये वैरिणी तव। यकाभ्यासुद्रस्थाभ्यां स्ट्यंदारे ऽसि धारिता ॥२३१॥ युगां स्तनस्वयमिदं भावि यौवनहत्तव। बेग्धास यौवनाजीवा जीववद्रच यौवनम् ॥२३१॥ उदरात्पतितं युगासिदं वत्वे पुरीषवत्। वहिस्याजय मा मोहं कार्षीरेष कमो हि नः ॥२३३॥ वेग्योचे यद्यपि ह्यवं तथायम्ब विकास्थताम्। दणाहं यावदेतौ च दारकौ पोषयाम्यहम्॥२३४॥ कथंचिदयनुजाता सा माचा पणसुन्दरी। स्तन्यदानेन तौ बाजावहर्निशमपोषयत्॥२३५॥ एवं च बालको तस्याः पालयन्या दिवानिश्रम्। कालराचिप्रतीकाशमेकादशमस्रहिनम् ॥ १३ ६॥ कुवेरदत्तकुवेरदत्तानामाङ्गिते उमे। मुद्रिके कारियला च तदङ्गल्योर्न्यधत्त मा ॥२३७॥ तत्रश्चाकारयद्दार्पेटां बुद्धा पटीयसी। रह्येश्व पूरियला तां तच तो बालको न्यधात्॥ १३८॥ पेटां प्रावाइयत्तां च प्रवाहे यासुने खयम्। जगाम निर्पायं च सा तर्नी मराखवत् ॥ २३८॥

कुवेरसेनापि ततो व्याघ्व्य खरटहं ययौ। श्रपत्ययोर्ददानेव नयनाञ्जलिभिर्जलम् ॥२४०॥ मञ्जूषा ग्रौर्यनगरदारे प्राप्ता दिवासुखे। जमाभ्यामिभ्यपुत्राभ्यां ददृष्ठे जग्रहे च सा ॥२४१॥ श्रपग्यतां च तन्मध्ये तं बालं वालिकां च ताम्। एको बालसुपादत्त बालिकामपरः पुनः ॥२४२॥ तौ विदांचकतुः पाणिसुद्रिकाचरदर्भनात्। कुवेरदत्तकुवेरदत्ताखौ खिलमाविति ॥१४३॥ तावुभावष्यवर्धेतामिभ्ययोः सदने तयोः। रच्यमाणौ प्रयत्नेन खाम्यर्पितनिधानवत् ॥२४४॥ कचाविदी क्रमेणार्भी ती दाविप बस्वतुः। प्रपेदाते चाभिनवं योवनं रूपपावनम् ॥२४५॥ त्रतुरूपाविमावेवेतौभ्याभ्यां पर्या सुदा। तयोरेव मिथो ऽकारि पाणियहमहोत्सवः ॥ २ ४ ६॥ वैदग्धात्रिचागुरुणा यौवनेनोपि स्रियोः। तयोरङ्गाधिरूढो ऽस्तपुंनारीवाहनः स्नरः ॥२४०॥ वधूवराभ्यामन्येद्युद्यूतकौडा प्रचक्रमे । ताभ्यां परस्परोन्मी लग्नेमवारितर क्रिणी ॥ २ ४ ८॥ कुवेरदत्तस्य करात्रस्तावे कापि सुद्रिका। मख्या कुवेरदत्तायाः करोत्मङ्गे न्यधीयत ॥२४८॥ करिखतामूर्मिकां तां परौद्धमिव नाणकम्। कुवेरदत्ता प्रैचिष्ट पर्यस्थनी सुइर्सुडः ॥२५०॥

कुवेरदत्ता दध्यौ च प्रयतादिधमूर्मिका। विदेशघटिता भाति चोर्मिकान्तरदर्भनात् ॥२५१॥ ततसामूर्मिकां खां च मा पश्चनी सुद्धमुंद्धः। चिन्तावेगात्सुरत्काया निश्चिकायेति चेतमि ॥२५२॥ एक व देशे घटिते चैकेन तुलया मने। समानि विपनाची दे ऊर्मिने मोदरे दव ॥२५३॥ कुवेरदत्तञ्चाहं च तद्वावप्यिके दव। त्रत्यनं रूपसृष्ठी आहमार्खे न संग्रयः ॥२५ ४॥ श्रन्यनाधिकसर्वाङ्गावावां युगलजी खल्। दैवेन कारितौ इन्त विवाहाक्तत्यमीदृशम्॥२५५॥ जनकेन जनन्या वा दयोरप्यावयोधेवम्। ममेनापत्यवात्मक्येनोर्मिके कारिते मसे ॥२५६॥ मोदरौ यत एवावां तत एव निरन्तरम्। नास्मिनो पतिधीर्नास पत्नीधीर्मयजायत ॥२५०॥ क् बेर्दत्ता धालैवं तथेति इतनिश्चया। करे क्वेरदत्तस्य चिपति स्नोर्भिकादयम् ॥२ ५ ८॥ क् बेर्दत्तो ऽपि तथैवोर्मिकादयदर्भनात्। चिन्तासन्तानमासाद्य विषसाद सदाश्रयः ॥२५८॥ ततः कुवेरदत्तायासां समर्पीमिकां सुधी:। गला दला च ग्रपथिमिति पत्रच्छ मातरम्॥२६०॥ किमौर्मो ऽपविद्धो वा दिचमः किचमो ऽथवा। श्रन्यो वा तव पुत्रो ऽसि। पुत्रा हि बक्तधा किला। २६९॥

त्रागहगहिलीभूय एच्छतस्तस्य चाम्बिका । मञ्जूषाप्राप्तितः सर्वां कथयामाम तां कथाम्॥२६२॥ सुबेरो ऽप्यवदनातः किमकत्यमिदं कतम्। ज्ञालापि युगाननानावां यत्परिणायितौ ॥२६३॥ मैव माता वरं माता चा पोषितुमनीश्वरी। खभाग्यभाजनीकत्य तत्याजावां नदौरये ॥ २ ६ ४ ॥ नदीरयो हि मृत्ये खानाकत्यकरणाय तु। जीवितानारणं श्रेयो न जीवितमकत्यकत्॥ २६ ५॥ व्याजहार जनन्येवं युवयोरतिहारिणा। क्षेणात्यनुक्षेण मोहिताः स्रो उन्यमेधसः ॥२६६॥ तवानुह्रपा नो कन्या तां विना काप्यदृश्यत । तस्या श्रयनुरूपस्वास्त्रते कोऽपि वरो नहि ॥ २६०॥ पाणिग्रहणसेवैकमदापि युवयोरस्त्। न पुनः पापकर्मान्यत्पंस्तीसम्बन्धसन्धवम् ॥२६ ६॥ श्रद्यापि हि कुमार स्वं कुमार्यद्यापि सा तथा । खिस्त तस्यै भारमाण्डकषामाख्याय मुच्च ताम् ॥२६८॥ व्यवहाराय दिग्याचां चिकीर्षन्नसि सुन्दर। चेमेण कला तां गौघमागच्छेरसादाणिषा ॥२००॥ समागतस्य चेंसेण करिय्ये तव दारक। महोत्मवेन वीवाहमन्यया सह कन्यया॥२०१॥ ततः कुवेरदत्तो ऽपि वदन्नोमिति धर्मधीः। गला कुबेरदत्तायै तमाख्याति सा निर्णयम् ॥२०१॥

**फरे** च पित्रोः सदनं याहि भद्रे भगिन्यमि । विवेकिन्यिम दचासि तद्यथोचितमाचरैः॥२०३॥ पिल्भ्यां विच्चतावेवमावां किं कुर्वे हे खरः। तयोनं दोषो ऽयमियमावयोर्भवितव्यता ॥२ 🗣 🛭 ॥ पितरों हि यथापत्यं विकी शन्ति त्यजन्ति वा। त्राज्ञापयन्यक्रत्ये ऽपि तथा तद्र्यकर्मणे ॥२०५॥ कुबेर्द तस्तामेवमभिधाय विहाय च। पण्डभाण्डसुपादाय जगाम मथुरापुरीम्॥२०६॥ तच च व्यवहारेण सो ऽर्थमत्यर्थमार्ज्यत्। खवास च चिरं खैरं विलयन्थौवनोचितम् ॥२००॥ श्रन्येद्यूद्रविणं दत्ता रूपलावख्यालिनीम्। कुवेरसेनां गणिकां तां कलचीचकार सः॥ २०८॥ कुनेरसेनया साधें तस्य वैषियकं सुखम्। सुझानस सुतो जज्ञे दैवनाटकमीदृशम् ॥ २०८॥

तदा कुवेरदत्तापि गला पप्रच्छ मातरम्।
मातापि हि तथैवाख्यसञ्जूषाप्राप्तितः कथाम्॥२८०॥
मद्यो निर्वेदमामाद्य खकीयकथया तथा।
कुवेरदत्ता प्रावाजीत्तपक्षेपे च दुक्तपम्॥२८१॥
तामूर्मिकां तु मङ्गोष्य प्रव्रजन्ती सुमोच मा।
व्याहार्षीच प्रवर्तिन्या महमाना परीषहान् २८२॥
तस्याखाखण्डतपमः प्रवर्तिन्युपदेश्वतः।
पुष्यं तपोविटपिनो ऽवधिज्ञानमजायत ॥२८३॥

कुवेरदत्तो ऽस्ति कथमिति चिन्तयति सा सा। कुवेरसेनामङ्गान्या सपुचं तं ददर्भ च ॥ २ ८ ४ ॥ त्रनचा मा शुश्रोचैवमहो सम महोदरः। श्रकत्यपङ्गनिर्मयो वराइ दव तिष्ठति ॥२८५॥ दति तत्प्रतिबोधार्थमियाय सध्रापुरीम्। मसेता संयतीभिः सा करणारससारणिः॥ १ ८ ६॥ त्रार्था कुवेरदत्तापि धर्मनाभपुरः सरम्। पार्श्वे कुवेरसेनायाः प्रतिश्रयमयाचत ॥ २ ८ ७ ॥ प्रणम्य सेनायवददार्थे ऽहं पणसुन्दरी। सस्राह्येकपतिलेन पुनः कुलवधूरिव ॥ २ ८ ८ ॥ कु जीनपति मंसर्गात्कु वस्ती वेष एष से। कु जीना चिरतेनापि प्रमादा हासि वः खन् ॥ २८८॥ तदितो मङ्गहाभ्यर्षे प्रतिग्रह्म प्रतिश्रयम्। सनिधिस्था भवत से सदेष्टा दव दैवताः ॥२८०॥ ततञ्च सपरीवारा तस्थाः कस्थाणकामध्कु। कुवेरदत्ता तद्दत्तवसताववसत्सुखम्॥ २८१॥ कुवेरसेनाष्यभं खंतचागत्य दिवानिप्रम्। त्रार्थायाः पादपद्माग्रे लुठन्तमसुचह्नवि ॥ २ ८ २ ॥ बुध्येत यो यथा जन्तुस्तं तथा बोधयेदिति। श्रार्या तत्प्रतिबोधार्थं तं बालसुद्लापयत् ॥२८३॥ भातासि तनुजनासि वरसावरजोऽसि च। भारत्यो ऽसि पिरत्यो ऽसि प्चप्चो ऽसि चार्भक ॥ २८ ४ ॥ यश्च ते बालक पिता म से भवति मोदरः। पिता पितामहो भर्ता तनयः श्वद्धरो ऽपि च ॥१८ ५॥ या च बाखक ते माता सा मे माता पितामही। भावजाया वधूः श्रम्भः सपत्नी च भवत्यहो ॥ २८ ६ ॥ कुवेरदत्तः तच्छ्रला जगादार्थे किमीदृशम्। परस्परविरुद्धार्थं भाषमे विस्मितो उस्यहम् ॥२ ८ ०॥ श्रायींचे मम बालो उयं भातेका जननी यतः। वदामि तनुजन्मानमसुं मत्पतिसूरिति ॥१८ ५॥ मद्धर्तः सोदर इति देवरो ऽपि भवत्यसौ। भातम्तनय इति च भावयं कीर्तयाम्यम्म ॥२८८॥ पिल्ब्यश्चेष भवति भाता माल्पतेरिति। पुनः सपत्नीपुनस्थेत्यसी पौनो मयोदितः॥३००॥ यो अस्य वप्ता स से भाता साता होका यदावयोः। श्रख तात्र में तातो भर्ता मातुरस्दिति॥३०१॥ पिव्यस्य पितेत्वेनसुद्वीषामि पितामहम्। परिणीताइमसुना ख्रुसीति पतिरेष मे ॥३०२॥ ममेष तनुजना च सपत्नीकुचिभूरिति। देवरस्य पितेत्येष भवति श्रग्रारो ऽपि हि ॥३०३॥ यास्थाम्बा मा ममायम्बा तथा जातास्वयहं यतः। पित्यक्य मातेति मम सापि पितामही ॥३०४॥ भावजायापि भवति मङ्गातुर्ग्टहिणीत्यसौ । सपत्नीतनवस्येषा गटिहणीति वधूरिप ॥३०५॥

माता पत्युर्मदीयखेत्यसी श्रश्लूरभंग्रयम्।
भर्तुर्भार्या द्वितीययमिति जाता सपत्यपि ॥३०६॥
दत्युक्ता सार्पयामास खां कुवेराय सुद्रिकाम्।
तां दृष्टा सो ऽपि तं सवें जज्ञे सम्बन्धविष्ठवम् ॥३००॥
कुवेरदत्तः संवेगमासाद्य प्राव्रजत्तदा।
तपस्त्रधा च म्हला च स्ववधूनामित्य्यभृत् ॥३००॥
कुवेरसेनापि तदा श्राविकालमिशिश्रयत्।
श्रार्या प्रवर्तिनीपार्थं पुनरेव जगाम सा ॥३०८॥

एवं च यः खयमिष कर्मणा हन्त वध्यते।

ग्रामाविव रजतधीर्मूढानां तच वन्धुधीः॥३१०॥

यः खयं वन्धुरहितो उन्धेषां यो वन्धुमोचकः।

स चमाश्रमणो वन्धुरन्थे नाम्बैव वन्धवः॥३११॥

स्यो ऽपि प्रभवः प्रोचे भो सुमार निजान्पित्न्। दुर्गतौ पततस्त्रातं पुत्रसुत्पादयात्मनः ॥३१२॥ पितरो यान्ति नरके ऽवश्चं सन्तानवर्जिताः । तद्संजातपुत्रस्तं पित्रणान्भुत्यसे नहि ॥३१३॥ जम्बूर्जगाद मोहो ऽयं यत्पुत्रात्पित्ततारणम्। भो महेश्वरदन्तो ऽत्र सार्थवाहो निद्र्यनम् ॥३१४॥

तथाहि तामिल्याखपुर्थां सार्थपितः पुरा।
श्रीमानजायत महेश्वरदत्तो ऽभिधानतः॥३१५॥
तस्य चाम्र्ज्जनियता ससुद्रो नाम विश्रुतः।
श्रजातहिर्तितेषु ससुद्र दव वारिषु॥३१६॥

मायाप्रपञ्चवद्वता वद्वता नाम तस्य च। श्रर्थमातेव माताभूदजातविपुलाग्रया ॥३१०॥ बोभावकर्गती ऽर्थमंचयव्यमनी म तु। पिता तस्य विपद्यासृद्धेग्रे तत्रैव मैरिसः ॥३१८॥ पत्य्य मरणादार्त्तभ्यानाननपतङ्गताम्। जगाषी तस्य मातापि खला तचेव ग्रन्थभूत्॥ ३१८॥ महेश्वरख ग्टिंगी नामधेयेन गाङ्गिला। महेश्वरस्य गौरीवाभवत्यौभाग्यजनाभः॥३२०॥ श्वश्रृश्वश्चरहीना च वसत्येकािकनी ग्रहे। खच्चन्दचारिष्यभवदर्ष्ये हरिणीव सा ॥ ३ २ १॥ पतिं वच्चयमाना च रेमे पुंचापरेण सा । एकाकिनीनां नारीणां सतीलं हि कियचिरम् ॥३२२॥ एकाकिनी रहः खाञ्च दृष्टा मकरकेतनः। योषितो हि प्रहर्ति निभींक दव निर्भरम् ॥३२३॥ तस्यां च रममाणायां परपुंसा निरङ्क्ष्यम्। त्रकसादन्यदा दारादेक्यन्यागान्महेश्वरः ॥३२४॥ पुंश्रख्पपती दृष्टा तं च विस्रस्तसुनाली। रतायामभयाकम्मजङ्गाबुङ्गान्तकोचनौ ॥३ २ ५ ॥ परावर्तात्तसंव्यानावग्रहीतोत्तरीयकौ। नग्नप्रायौ स्वत्तत्यादौ कान्दिशीको वस्त्वतः॥३२६॥युगाम्॥ जारं केप्रेषु दधे ऽथ भस्त्रमिव खुन्धकः। जघान च चपेटाभिर्भ्रतार्त्तमिव मान्त्रिकः ॥३२७॥

ममर्द पादघातेश्व स्तियण्डमिव कुमाकत्। यश्चा चाताडयदेग्मप्रविष्टमिव कुक्रम् ॥३२८॥ किं बद्धनार्धपरासुमिव चक्रे मचेश्वरः। चौरे ऽपि न तथा कोपो यथा जारे मनस्विनाम् ॥ ३२८॥ महेश्वरेण रुष्टेन कतानाखेव बन्ध्ना। सो ऽयार्धमारितो जारः प्रणम्य कथमणगात्॥३३०॥ स्तोकं च गला पतितो गाङ्गिलोपपतिः स तु। काखोपकाखा कडेषु प्राणे विदमचिन्तयत् ॥ ३ ३ १॥ धि मिया मूर्षे रेवा इसका षे कर्म गर्हितम्। तत्कामदं तीर्थमिव युक्तं मुख्ये ममाभवत् ॥३३२॥ एवं च चिन्तयञ्चारो मृला वीर्ये ख एव हि । द्राग्मनगाङ्गिलानुची पुचस्यमियाय सः॥३३३॥ समये सुबुवे सून् गाङ्गिलाय महेश्वरः। कुण्डमणाताजनितं मन्वानस्तमकालयत् ॥३३४॥ तस्याः प्रसूतपुत्राया गाङ्गिलाया महेश्वरः। पुचप्रमणा व्यसारत्तं पुंच्च बीदोषमागतम् ॥३३५॥ तस्रोपपतिजीवस्य प्रमूर्तर्भहेश्वरः। धात्रीकर्माणि कुर्वाणों न जिल्लाय प्रमोदभाक् ॥३३६॥ वर्धमानं च तं कूर्चकचाक्षकमभेकम्। इदयारे स्थितं द्धे सदार्थमिव तद्भनः ॥३३०॥ महेश्वरो ऽन्यदा प्राप्ते पितुर्मरणवामरे। महिषं पित्नीवं तमक्रीणात्तत्पलेच्छ्या ॥३३८॥

पित्वासरपर्वार्थं महिषं तममार्यत्। खयं सासुद्रिक्नुद्रप्रमोदपुलकाङ्करः ॥३३८॥ ततस्य माहिषं मांसं ग्रासी सुर्वना हेश्वरः। श्रद्धायाभैकायापि ददौ तसी प्रमोदभाक् ॥३४०॥ तन्माता च ग्रनी मांसल्या तचाम्यपासरत्। समां सान्यस्थिखण्डानि सो ऽपि चिचेप तत्कते ॥३४१॥ खकीयपतिजीवस्य कीकसानि जघास सा। पुच्छेन नृत्यता वाता इतधूम शिखायवत् ॥ ३४२॥ यसुद्रसूनोरेवं च खादतः पिल्जाङ्गलम्। मासचपणभिचार्यो तचैको अधाययौ सुनिः॥३४३॥ ज्ञानातिग्रयसंपन्नः मवें विस्तिमतं सुनिः। विदांचकार च महेश्वरदत्तस्य तादृशम्॥ ३४४॥ त्रचिन्तयच धिगहो त्रखाज्ञानं तपखिनः। यदश्राति पितुर्भांसमङ्गे च वहति दिषम् ॥३ ४ ५॥ कीकसानि समांसानि पत्यूरनन्तर्ह्मभाक्। त्रश्नाति सारमेथीयमही संसार देवृष्टाः ॥३ ४ ६॥ सम्यगेवं परिज्ञाय निर्धयौ तद्गृहान्। महेश्वरो ऽपि धाविला वन्दिला च तमजवीत् ॥३४०॥ श्रनात्तिभचो भगवन्तिं निष्टत्तो ऽसि मङ्गहात्। न ह्यभक्तो ऽहं नावज्ञामकाष्टं हर्षुको ऽस्मि च ॥३४८॥ मुनिष्के विहरे ऽहं न मांगादस पदानि। ततो नाय दिषं भिचां संवेगो ऽभूच मे महान्॥३४८॥

किं कारणिमिति पृष्टः सार्थेभेन सुनिः स तः।
कथयामास महिषग्रुन्यादीनां कथां तथा॥ ३५०॥
को नाम प्रत्यय दति पृष्क्यनां च महेश्वरम्।
सुनिक्चे पृष्क्य ग्रुनीं प्राग्निखातं किमप्यहो ॥३५१॥
तथा पृष्टा ग्रुनी तेन निधानस्थानमं द्विणा।
चखान प्रव्यार्थिमव चितिं जातिस्वभावतः॥३५२॥
उत्पन्नप्रत्यथः सो ऽथ भवोदिग्नो महेश्वरः।
परित्रच्यासुपादत्त दल्वा पाचेषु सम्पदम्॥३५३॥
तस्मात्रभव को नाम निश्चयो वदतां वर।
तार्थन्ते दुर्गति चूदाचन्माता पितरः सुनैः॥३५४॥

श्रवानारे ससुद्रश्रीर्जस्वामानमन्ननीत्।
पश्चात्तापं मा सा गास्तं स यथा नाथ कर्षकः॥३५५॥
तथाहि प्रवीप्रथिते ग्रासे नामा सुसीमनि।
कर्षको धनधान्यादिसस्द्धो वक दत्यभृत्॥३५६॥
प्राप्ते च वर्षास्यये स कङ्गः कोद्रवानपि।
वपति सा महारमाः चेत्रे कष्टमतीकृते॥३५०॥
छद्गतेः ग्रामलदलेसीर्धान्यैः चेत्रभृरभृत्।
श्रमिलो ठितकाचेव जातकेग्रोचयेव च ॥३५८॥
तत्कङ्गुकोद्रववनं वर्धमानसुदीन्त्य सः।
सुद्तिः काष्यगद्भामे द्विष्ठे स्वजनातिथिः॥३५८॥
स्वजनैमीजने तस्य प्रदत्ता गुडमण्डकाः।
श्रपूर्वेण तदाहारेणात्यन्तं च स पिप्रिये॥३६०॥

ज्ञातीग्रीतस सो ऽप्रच्छदहो वः साधु जीवितम्। मनोहरो ऽयमाहारो येषां सुषु सुधोपमः ॥३६१॥ खप्ने ऽष्याद्वारमी दृचमद्राचं न कदापि यत्। कङ्गुकोद्रवदम्धान्त्रान्धिगसानृपग्र्नमून् ॥३ ६२॥ पप्रच्छ च ततो ज्ञातीनज्ञातगुडमण्डकः। द्मान्याहारवस्त्रनि कानि वा क भवन्ति च ॥३६३॥ ते तसी कथयामास्र्रघट्ठजलेन भोः। चेचेषु सिक्तेषूयन्ते गोधूमा अन्यधान्यवत् ॥३६४॥ तेषां पाकिमलूनानां पिष्टानां च घरहकैः। पचन्ते वक्कितप्रायामयस्थात्रां दि मख्ताः॥३६५॥ द्चवो ऽपि तथोधनो तेषां दृद्धिसुपेयुषाम्। निपीजनादुपात्तेन रसेनोत्पद्यते गुडः ॥३६६॥ गुडमण्डकनिष्यत्तिं विज्ञायैवं क्रषीवतः। स उपात्तेचुगोधूमवीजो ग्रामं निजं यथौ ॥३६०॥ ततस्य गला स चेचे फलितं कङ्गुकोद्रवम्। बको खवितुमारेभे रमसानात्यासितः॥३६८॥ जचे च पुचै: किं तातार्धनिष्यन्नामिमां किषम्। स्वकुट्मकजीवातं नुनीषे त्यमाचवत् ॥ ३६८॥ बकः प्रोवाच हे पुत्राः किसेभिः कोद्रवादिभिः। वस्याम्यचेचुगोधूमान्खाद्या हि गुडमण्डकाः ॥३००॥ पुत्राः प्रोचुर्दिनैः खस्पैर्निष्पत्यन्ते कणा श्रमौ। तानादायेचुगोधुमान्वपैसात ययाहि ॥३०१॥

निष्यनेयं क्षषिर्याति गोधूमेचुषु संग्रयः। कटिखें गच्छति भिभी का प्रत्याभीदरस्थिते ॥३०२॥ एवं निवार्थमाणो ऽपि वकसौस्तनुजन्मभिः। बुजाव कोद्रवकङ्गुवनं तच प्रशुर्हि सः ॥३७३॥ प्रजूय तानि प्रस्थानि स देवानांप्रियो बकः। चकार गोलिकाक्रीडोचितां तां चेचसेदिनीम् ॥३०४॥ ततञ्च खानयामास स कूपं पार्श्वगः खयम्। तस्मानु निरगानासः स्तन्यं वन्ध्यास्तनादिव ॥३०५॥ खानं खानमनिर्विद्यं पातास्विवरोपमम्। श्रकारयद्वकः कूपं न तु पद्भी ऽपि निर्थयी ॥३०६॥ ततस्तस्याभवनेव कङ्गवो न च कोद्रवाः। नेचवो न च गोधूमाः पञ्चात्तापं वियाय मः ॥३००॥ ऐहिनं स्त्रीधनसुखं त्यजनासुक्षिकं पुनः। संग्रयास्पदमाकाङ्क्षंसदना भृदयोिन्झितः ॥३०८॥

जगाद जाबूनामापि सायमानो महामनाः।
निर्वेद्धिर्हे मसुद्रश्रीनीहमणस्म काकवत्॥३०८॥
तथाहि नर्मदाकूले विन्ध्यादयां महागजः।
एको यूयपतिरश्रुहिन्ध्याद्रेर्युवराहिव॥३८०॥
स्वच्छन्दं विहरिनिन्ध्ये यतीयाय स यौवनम्।
श्रायुर्नदीपारिनभमाससाद च वार्द्धकम्॥३८१॥
श्रायकुवन्दन्तघातान्कतें चौणवनस्तरो ।
मदोन्द्यितो गिरिरिव यौग्नती ग्रुष्कानिर्द्धरः॥३८०॥

प्रम्नकीकर्णिकारादिवनभङ्गपराङ्मुखः।
उच्चान्निने निम्नाचोचेऽवतारोत्तारकातरः॥३८३॥
दन्तपातादन्यभोका चामकुचिर्वभुचया।
प्रस्थिभस्तामदृक्कायो वार्द्धके सो ऽभवद्विपः॥३८४॥
॥ चिभिर्विप्रेषकम्॥

कुञ्जरः सो उन्यदा ग्रष्कागिरिनद्यां ससुत्तरन्। परंस्तपादो न्यपतत्कूटमेकं गिरेरिव ॥३ ८ ५॥ स जरत्कु सरस्त ना सदुत्यात् मी यरः। तथैवास्थात्याद्पोपगमनं पालयन्त्रिव ॥३ ८ ६॥ स विपेदे तथास्त्रो ऽपि विपेदानस्य तस्य तु श्रपानपत्तलं जत्तुः श्रफेर्नकुतादयः ॥३८०॥ बस्रव तनास्द्रृतापानरस्रकलेवरम्। सकन्दर्गिरिप्रायं श्वापदैराखदीकृतम् ॥३ ८ ८॥ त्रपानमन्त्रपालायां दिकास्तर्यां दिजा इव। विविग्रुः विरोयुश्वानेकशो भोजनार्थिनः ॥३ ८८॥ एकञ्च वायमो ऽत्यन्तमलप्तो मांसभोजनात्। श्रपानमध्य एवास्यादुत्पन्न दव विद्गृमिः ॥३८०॥ करिकायस्य तस्थानः मारमामाद्यन् तु। काष्टरीव घुणो मध्ये प्रविवेशाधिकाधिकम् ॥ ३८१॥ सप्ररीरः परपुरे प्रवेषां नाटयन्स्याम्। त्रपूर्वी योगविद्भूद्नायासः स वायसः ॥३८ २॥ ब्रेतेव करिकायस्य सो ऽस्रवयामामिषम्। पूर्वापरविभागाज्ञो बस्वात्यन्तमधगः ॥३८३॥

दिवाकरकराकान्तं करिकायस्य तस्य तु। संचुको चापानरश्चं सुक्तविष्ठं पुरा यथा ॥३८ ४॥ काको ऽय संद्यापानरस्रे करिकलेवरे। बद्धदारे करण्डे ऽिहरिव तस्यो तथैव सः ॥३८ ५॥ करिकायः स मेघर्ती सरिता वारिपूर्णया। तरङ्गहस्तैराक्य नर्मदायामनीयत ॥३८६॥ तरत्प्रवहण्मिव तत्कुच्चरकलेवरम्। रेवयानायि जलधौ तस्रकाणामिवोपदा ॥३८०॥ तसात्कलेवराद्विद्यमानात्रविश्वदर्णसः। वारिणैव क्रतदारान्त्रिजेगाम स वायसः ॥३८८॥ तस्यान्तरीपप्रायस्योपरिष्टात्करिवर्षणः। निषद्य वायसञ्चक्ते विव्यग्दिगवलोकनम् ॥ ३८८॥ त्रयतः पार्श्वयोः पञ्चानीरादैतं ददर्भ सः। दध्यो चोड्डीय यास्त्रामि तीरं नीरनिधेरहम् ॥४००॥ उड्डीयोड्डीय च प्राप न प्रान्तं वार्धिवारिणः। भूयो भूयो ऽपि तदैव निषमाद कलेवरे ॥४०१॥ श्राक्रसमाणमभितस्तन्भौनमकरादिभिः। यद्यो निमव्वति साध्यौ भाराकान्तेव मङ्गिनी ॥४०२॥ निममच्च दिकः सो ऽपि पयोराग्रौ निराश्रयः। प्राणिय मुमुचे मद्यो जलाञ्चावभयादिव ॥४०३॥ ततो निपन्नवन्येभमन्त्रभा हि पुरन्थ्रयः। मंसारः सागरप्रायः पुत्त्वो वायसोपमः ॥४०४॥

युक्षासु रागवान्हस्तिकत्वेवरनिभाखदो। नाइं काक द्वासुधिनांच्यामि भवसागरे॥४०५॥ श्रय प्रोवाच पद्मश्रीरसान्नाय ससुत्मृजन्। लं वानर द्वात्यन्तमनुतापमवाश्यमि ॥ ४० ६॥ तथाह्यट्यासेकस्यामन्योन्यमनुरागिणौ। वानरो वानरी चाम्तां मदा विरहवर्जितौ ॥ ४ ० ७॥ युगपद्भुजाते तौ मिथो वेलाधराविव। युगपचार्रहतः सार्धमानाविव द्रुषु ॥४०८॥ एकरज्ज्वाक्षष्टाविव युगपच दधावतुः। युगपचक्रतः सर्वमेकचिन्ताविवानिशम् ॥४०८॥ युगाम्। रेमाते जाझवीतीरवानीरे तौ परेद्यवि। ञ्जवमानः ञ्जवङ्गञ्चानवधानो ऽपतङ्गवि ॥ ४ २ ०॥ प्रभावात्तस्य तीर्थस्य चणादपि स वानरः। मर्ळी ऽमरकुमाराभो ऽभवदिद्यावकादिव ॥४११॥ वानरी वानरं तं तु दृष्टा प्राप्तं नृरूपताम्। स्तीक्षेच्कुर्नही प्राणानानरसैव वर्त्मना ॥४१२॥ ततस वानरी नारी द्रागसदमरी निभा। नवीस्तेन च प्रेम्णा तं नरं परिषखने ॥४१३॥ विलेमतु प्राग्ननावानराविव तौ नरौ। श्रविप्रयुक्तावनिशं निशाचन्द्रमसाविव ॥ ४ १ ४ ॥ वानरो यो नरीस्तो नारीं भोवाच मो उन्यदा। श्रावां देवीभवावो ऽद्य मत्यीं भूतौ यथा पुरा ॥ ४ १ ५॥

नार्युचे प्रिय पर्याप्तममनोषेण स्यमा । मनुखक्पावेवावां विषयानुपभुञ्ज्वहे ॥ ४ १ ६॥ देवलेनासु देवलाद्धिकं ह्यावयोः सुखम्। नित्यावियुक्तौ निर्विष्ठमनिष्ठौ यद्रमावहे ॥४१७॥ तयैवं वार्यमानो ऽपि स वानरचरो नरः। वानीरादु च के ईम्पां ददौ तचेव पूर्ववत् ॥ ४ १ ८ ॥ तत्र तिर्यञ्चत्यीभूतो देवीभूतश्च मानवः। तीर्घप्रभावात्तादृची स्थातां चेत्पततः पुनः ॥४१८॥ द्ति तत्रैव हि तीर्थे स झमां दत्तवानि । प्रारजनावानरलेन वानरः पुनरप्यभूत् ॥ ४ २ ० ॥ राकानिशाकरमुखीं कम्कण्टीमुरुसनीम्। तन्दरीं वरारोहां पद्मोपमकरक्रमाम् ॥ ४ २ १॥ गङ्गाम्हलतिलकां सतामंयतक्तनाम्। त्ररण्यकेतकोत्तंसां तालिकादलकुण्डलाम् ॥४२२॥ कण्डस्वनिनीनालहारां हरिणचनुषीम्। तामी चांचिकारे ऽन्ये युर्धमन्तो राजपूर्षाः ॥ ४ २ ३॥ ॥ विभिविशेषकम् ॥

राज्ञे ममर्पयामास्सासुपादाय ते नराः।

यद्द्धामिकं तत्तत्वें भवति राजसात्॥४२४॥

राज्ञा दिव्याक्ठतिश्वके सान्तः पुरिष्मरोमणिः।

खद्म्यो खचणवत्या ह्याक्रतेरतिथयः खनु॥४२५॥

वानर:असो ऽपि जग्रहे केश्वित्तवागतेर्नरै:। नार्यं विविधभङ्गीकं पुत्रविक्वितिय तैः ॥ ४२ ६॥ ते नटाञ्चान्यदा जगू राज्ञसस्येव सन्निधौ। वानरं नर्तयन्तस्तं चक्रुञ्च प्रेचणीयकम् ॥ ४२०॥ श्ररोदीदानरो राज्ञो ऽर्धासने प्रेच्य तां प्रियाम्। श्रश्रपातैः सान्तिकाभिनयं प्रकटयन्तिव ॥ ४२ ८॥ राज्यूचे यो यथा कालः कपे सेवस्व तं तथा। मा वञ्ज्लपरिभ्रष्टः माम्प्रतं पतनं स्नर् ॥ ४ २ ८ ॥ तसात्त्वमपि संप्राप्तमुज्झ्नेषियकं सुखम्। पञ्चात्तापपरः पञ्चाना भृः स द्व वानरः ॥ ४ ३ • ॥ जम्बूनामा जगादैवं पद्मश्रीरपि नह्यहम्। विषयेष्वसि विषतो यथा ह्यङ्गारकारकः ॥४३१॥ तथाहि कश्चिदङ्गारकारको ऽगान्महाटवीम्। श्रङ्गारान्कर्त्रमुष्णतौँ पातुमात्तवह्नदकः ॥ ४ ३ २ ॥ कुर्वनाङ्गारिको ऽङ्गारान्सो ऽग्नितापेन भूयसा। तथा तपनतापेन तप्तो ऽग्रान्तलघो ऽभवत् ॥ ४ ३ ३ ॥ वराको वर्षासेकेन पानेन च सुद्धर्मुद्धः। स वन्यो वारण दव वारि सवें न्यतिष्ठिपत् ॥ ४ ३ ४॥ जलेन निखिलेनापि तस्य ह्यङ्गारकारिणः। हषाग्नितेचवनेव प्रशाम मनागपि ॥ ४३ ५॥ निपाने जलपानाय चचालाङ्गारकारकः। यावत्तावत्त्रषान्धो ऽर्धमार्गे ऽपि निपपात सः ॥ ४ ३ ६ ॥ म पिसन्दैवयोगाच कखायध्वतरोर्धः।

पपातास्तवायाभच्छायायां ग्रेत्यमातिर ॥ ४ ३ ०॥

तरोक्तले ग्रीतलया काययायायितः म तः।

उपलेभे मनाग्निद्रां सुखवारितरिङ्गणीम् ॥ ४ ३ ८॥

वापीक्रूपतडागादीन्खन्ने सर्वाञ्चलाग्रयान्।

मन्त्रप्रयुक्ताग्नेयेषुरिव ग्रोषयित स्म मः॥ ४ ३ ८॥

तथाय्विच्छिन्नतृषो दैन्यभाक्य उदन्यया।

ध्मन्तेकं जरत्कूपं पिङ्गलाक्यममैचत ॥ ४ ४ ०॥

तज्जलं चुलुकेलातुमग्रको जिज्ञया लिइन्।

दाइज्वरीव नात्यस्त्रथापि म कथंचन॥ ४ ४ १॥

तक्जीवो ऽङ्गारक्षनुको वाषादिजसम्बिभाः। चिद्रप्रथन्तरादीनां भोगाः प्रियतमे खनु ॥ ४४ १ ॥ खर्गादिमौखीरपि यो जीवसृप्तिमियाय न । मनुखैर्मीगैः स कथं तथन्तमाग्रहं कथाः ॥ ४४ ३ ॥

उवाच पद्मिनायः परिणामः ग्ररौरिणाम् । कर्माधीनस्ततो भुङ्ख भोगान्युक्तान्यया कृतम् ॥४ ४ ४॥ बद्दवः मन्ति दृष्टान्ताः प्रवर्तकनिवर्तकाः । नूपुरपण्डितायास्य गोमायोस्य कथा यथा॥ ४ ४ ५॥

तथाहि नगरे राजग्रहे ऽश्वत्वर्णकारकः ।
देवदत्तोऽभिधानेन देवदिन्नस्य तत्वुतः ॥ ४ ४ ई॥
ग्रहिणी दुर्गिला नाम देवदिनस्य चाभवत् ।
एका केकासु धौरेयी सौभाग्यस्य महानिधिः ॥ ४ ४ ० ॥

जगाम सान्यदा नद्यां जलमञ्जनहेतवे। चोभयनी मनो यूनां कटाचैर्मनायेषुभिः ॥ ४४ ८॥ सर्वाङ्ग हेमाभर्णा भानी वासोभिरु उच्चे । नदौतीरमलंचके सा मूर्त्तवाम्बदेवता ॥ ४ ४८॥ दुर्गस्मिं सारखेव दर्भवनी सनदयम्। शनैक्तार्यामास सा कञ्चसुक्सनी ॥४५०॥ कञ्चनं चोत्तरीयं च वयस्यायाः समर्थं तु। तन्तु तिर्यामास संयानार्धन सा कुचौ ॥४५१॥ विद्रधाकीजनालापैद्रधा जीवितसनाथा। मन्दं मन्दं मराजीव तीरात्तीरं विवेश सा ॥ ४ ५ २॥ तरङ्गहसीसिक्षेत्रेर्द्रादपि तरङ्गिणी। तामा जिलिङ्ग सर्वाङ्गं चिराहृष्टां सखीमिव ॥४ ५३॥ चसारङ्गनयना सा चिक्रीडिव्रसासा। नौरिवारिचदण्डाभ्यां पाणिभ्यां वार्यदारयत्॥ ४५ ४॥ तस्याः सान्याश्चरं वारि विकिरन्याः सुद्धस्तात्। गुरुमाते चलौ पाणी नृत्यद्भोजविश्रमौ ॥ ४५५॥ स्रयैकवस्त्रा विस्नस्तकेग्रा धौतरदच्छदा। रतोत्थितेव मालचि जलकी डापरायणा ॥४ ५६॥ तां क्रौडन्तीं नदीमध्ये वार्धिमध्ये ऽसुरीमिव। दर्भ नागरयुवा दुःशीलः को ऽपि पर्यटन् ॥ ४ ५ ७॥ तां जलक्षित्रसूचौकवषनाच्हादितामपि। सुव्यक्तसर्वावयवां दृष्टा चोभात्पपाठ सः ॥४५ ८॥

सुनातं ते नदी एक्कत्यमी एक्कान्त चां द्विपाः। एक्काम्यहं च लत्पादपद्मयोर्निपतन्निष ॥४५८॥ मायपाठीत्वस्ति नचै चिरं नन्दन् चांच्चिपाः। सुद्धातप्टच्छ्कानां च करियामि समीहितस् ॥ ४ ६०॥ मनोर्थलतोङ्गेटे सुधासेकोपमं वचः। तस्याः श्रुता तथैवास्यादुद्धो राजाज्ञयेव सः ॥४६१॥ चिन्तयं केयमिति स एक य तरीरधः। दद्शोंचै मुखान्वालान्प्रलपाताभिकाङ्गिणः ॥ ४ ६ २॥ ततञ्च स युवा कोष्ठैर्ट्चशाखाः प्रताडयन्। फलानि पातयामाम चटलटिति स्तले ॥४६३॥ यथेष्ठं तत्पानप्राप्तिच्छान्यप्रच्छ मो ऽर्भकान्। नद्यां मञ्जनकत्वेयं नारी कास्या निवेतनम् ॥४६४॥ ते ऽर्भनाः नययामासुर्देवदत्ताभिधस्य भोः। स्वा स्वर्णकत दयमितञ्चास्या निकेतनम् ॥ ४ ६ ५॥ द्रिं लापि युवानं तं ध्यायन्येकेन चेतमा । विहाय मञ्जनकीडां मद्यः स्वसदनं ययौ ॥ ४ ६ ६॥ कस्यां रात्री दिने कस्मिन्त प्रदेशे का वा चणे। श्रावां मिलियाव दित तौ द्धतुरहर्निशम् ॥४६०॥ वियोगानी युवानी ती मिथःसङ्गमकाङ्किणी । चक्रवाकाविव चिरमनुर्कावितष्ठताम् ॥४६ ८॥ स युवा तापमी सेकां पुंच जी कुल देवताम्। भोजनादिभिराराधार्थयां चक्रे परेद्यवि ॥४६८॥

देवदत्तसुषायाश्व मम चान्योन्यरक्तयोः। माचानियतिदेवीव श्रीष्ठं घटय सङ्गमम् ॥४००॥ खयं दूतीभ्रय पुरा सा सुभूभी विता मया। मङ्गमं से प्रपन्नास्ति सुकरं तव सम्प्रति ॥४०१॥ प्रतिपद्य करोमीति भद्यः सा तापभी ययौ। सदनं देवदत्तस्य भिचादस्रोन धीमतौ ॥४७२॥ खालीतलकदानेन वाष्ट्रतां खर्णकदधूम्। मा परिवाजिकाद्राचीनाङ्ग् तामित्युवाच च ॥४०३॥ मन्मखेन रिरंसुस्वां युवैको मूर्तमनाथः। प्रार्थनिस्ति विभासाचि मा विसचीकथाः सा माम् ॥४०४॥ रूपेण वसमा बुद्धा वैदग्धान्यगुणैरपि । श्रात्मानुरूपमा माद्य तं कतार्थय यौवनम् ॥४०५॥ नद्यां स्नान्तौं यदा भद्रे ऽद्राचीत्वां म तदाद्यपि। लहु लो द्वानवाद्वलो उन्यस्त्रीनामापि वेत्ति न ॥४०६॥ गोप्तं हृदयभावं खं दुर्गि लापि हि घीमती। तां परिवाजिकासेवं कट्वचरमतर्जयत् ॥ 8 ० ०॥ किं मुखे पौतश्रुष्डामि यदेवमभिभाषमे । कुलौने खकुलीना हैं किमन हैं भि कु हिनी ॥ 8 ७ ८॥ श्राख्यजासाह्योर्गं भव ल्ब्बददर्भना। दर्भनेनापि ते पापं भाषणेन तुका कथा ॥४७८॥ निर्भिताया गच्छन्यासासाः पृष्ठे तु द्रिना। सौधभित्ताविव ददौ मधीमिलिनइस्तकम् ॥४ ८०॥

तदाशयमजानाना विज्ञा सा तपस्विनी। गला तमूचे दुःगौजपुरुषं परुषाचरैः ॥४ ८१॥ श्रास्त्रमेवं स्वावादीर्यन्ययेषानुरागिणी। मा ह्यखर्वमतीगर्वा ग्रुनीमिव ततर्ज माम् ॥४ ८ १॥ मम दूर्य मुधा सुग्ध तचास्त्रक्वयोषिति । भिन्तौ हि चित्ररचना चतुरस्यापि जुमाते ॥४ ८ ३॥ मधीमि जिनहस्तेन ग्टहकर्मविहस्तया । तया कुपितया पृष्ठे चाह्रतास्मि चपेटया ॥४ ८ ४॥ दृश्का दुर्गिकादत्तकज्ञक्यामकाङ्कितम्। धूर्तप्रष्ठाय पृष्ठं खं दर्भयामास तापसी ॥४ ८ ५॥ स दध्यौ कष्णपञ्चन्यां सा सङ्केतमदाद् ध्रुवम् । पञ्चाङ्गिकिमेषीहतः पृष्ठेऽस्था यददीयत ॥४ ८ ६॥ वैदाधी काषहो तस्या या मे सङ्कतवामरम्। श्राखाति सानया भङ्गा समाश्वसिहि हे मनः ॥४ ८०॥ सङ्केतस्थानमाचस्थौ न सा केनापि डेत्ना। श्रहो तसङ्गमसुखान्तरायो ऽद्यापि विद्यते ॥४ ८८॥ पुनश्च तापसीमूचे न जानासि तदाप्रयम्। श्रन्रतीव मिय सा भूयोऽपि प्रार्थयस्व ताम् ॥४ ८८॥ सर्वथा मा क्रथा मातनि वेदं मत्रयोजने । भूयोऽपि मच्छ निर्वेदः श्रीवहेर्मूलमादिमम् ॥४८०॥ सायूचे तव नामापि कुलीना सहते न सा। खले जलारोपणवद्दम्बरं ते समीहितम् ॥४८ १॥

लदर्थिसिद्धौ सन्देहो निःसन्देहं तु भर्त्सनम्। श्रविक्रमेन यास्यामि सुद्धानाशां तथापि हि ॥४८२॥ दत्यक्रा वरितं गवा तापमी खर्णकदधूम्। भृयो ऽण्वाच वचनैरसृतद्भवसोदरैः ॥४८ ३॥ श्रात्मानुरूपं रूपेण तं युवानं रमख है। ग्टहाण यौवनफलं यौवनस्रोचितं ह्यदः ॥ ४ ८ ४॥ दुर्गिला भर्त्यनापूर्वं गले धला रुपेव ताम्। श्राोकवनिकाप्रत्यग्दारेण निर्मार्यत् ॥४८५॥ सुण्डापि च्रीवशाक्षयनीरङ्गीगोपितानना । द्रतं गला तस्य पुंसः कथयामास खेदभाक् ॥४८ ६॥ भर्त्सितास्मि तया प्राम्बद् ग्रीवायां विधता ततः। पञ्चाद्वाराभोकवनान्तरानिस्वारितास्मि च ॥४८ ०॥ दध्यौ च धीमान्य पुमानग्रोकवनिकान्तरे। श्रागच्छेरिति मङ्गेतो नूनं दत्तस्तया सम ॥४८ ८॥ ऊचे च तां भगवति न्यक्कारो ऽयं तथा कतः। सोढव्यो से सा हि दृष्टा वाच्या नातः परं लया ॥ ४८**८॥** ततश्च स युवा कृष्णपञ्चम्यां रजनीसुखे। जगाम पश्चिमदारे णाश्चोकवनिकान्तरे ॥५००॥ सो उद्राचीदर्तम पशन्तीं तां दूरादिप सापि तम्। तयोरस्विजितसारामेखको उस्दिवाहवत् ॥५०१॥ प्रसारयन्तौ नयने दव बाह्न परस्परम्। रोमाञ्चोत्पुत्तसर्वाङ्गावुभौ तावभ्यधावताम् ॥५०२॥

तावग्रे उप्येकमनमी तदा लेकीभवत्तन्। मखजाते दृढतरं ससुद्रसरिताविव ॥५०३॥ वात्तांभिः प्रेमगर्भाभी रतेनवनवैरपि। सम्भोग हृदमग्नौ तौ दिया मी मतिनिन्यतुः ॥५०४॥ ततो रतायासवतोर्भजगाडोपधानयोः। मंचकाम तयोर्निद्रा ने चामो जिवभावरी ॥५०५॥ इत्य देवदन्तो ऽपि कायचिन्तार्थसुत्यितः । जगामाश्रोकविनकां तौ भ्रयानी दृदर्भ च ॥५०६॥ श्रविनायच धिगियं स्वा पापीयमी मम। परपुंसा सह रतश्रान्ता खिपिति निर्भरम् ॥५००॥ जार एवायमिति च निश्चेतुं खरिरः स तु। ग्रहे गला सुतं सुत्रं दृष्टा गलेत्यचिन्तयत् ॥५० ८॥ त्राकषांग्यस्मेतस्याः ग्रनकः पादनूषुरम् । यथा प्रत्येति मे सूनुः कथिताममतीमिमाम् ॥५०८॥ इति दश्रिवाङ्ख षद्यस्तत्पादनूपुरम्। देवदत्तो ऽविभद्देशा पुनस्तेनैव वर्ताना ॥५१०॥ नूपुराकर्षणेनाश प्रानुद्ध खर्णकदधूः। प्रायः सभयसुप्तानां निद्राप्यस्या भयादिव ॥५११॥ ज्ञाला च सापि श्रश्ररेणाकष्टं पादनूपुरम्। जत्याय जारपुरुषं वभाषे भीविसंख्ला ॥ ५ २ २॥ प्रचाहि भीषं दृष्टी खः यग्नुरेण द्राताना । माहाय्याय यतेषास्तं ममानर्षे समागते ॥ ५ १ ३॥

त्रामेत्युक्वार्धसंवीतसंवानः स भयाद्ययौ । पुंचल्यपि द्रुतं गला पार्चे पत्र्राते सा । ५१४॥ ष्ट्रह्मं नाटयन्ती सा धीमतीनां घ्रंघरा । पतिं प्रबोधयामास गाढा लिङ्गनपूर्वकम् ॥ ५१५॥ जवाच चार्यपुचेह घर्मी मामतिबाधते । तदेख्यभोकवनिकामनिलाखोलपस्नवाम् ॥५१६॥ जत्याय देवदिन्नोऽपि स्तीप्रधानः स त्रार्जवात् । जगामात्रोकविनकां तथा यीवाविलयया ॥५१७॥ तचैव गला साग्रेत पतिमाचिज्ञ निर्भरम्। मजारा यत्र प्रथिता श्रद्धरेण निरीचिता ॥५ १ ८॥ तचापि तत्पतिर्निद्रां प्रपेदे सर्लाग्रयः [। निहा ह्यन्द्रमनमां प्रायेण सुन्नभैव हि ॥५१८॥ नटीव गोपिताकारा सा धूर्ताथावदत्पतिम्। लत्कुले कोऽयमाचारो यो वक्तमपि नेस्वते ॥ ५०। लामा जिल्ला प्रसुप्ताया निरावर णवचसः। जयाह तातो मे पादादसादाक्य नूपुरम् ॥ ५ २ १॥ न युच्यते वधूः स्प्रष्टुं पूच्यानामन्यदापि हि। कि पुनः पतिमहिता ग्रथिता रतवेशानि ॥ १ २ २॥ जगाद देवदिन्नो ऽपि प्रातः पितर्मीदृशम्। मोपालकां भिष्यामि पश्चन्यासे मनस्विनि ॥५२३॥ मोचे ऽध्नेव तातं लं संवादियत्मईसि । प्रातमीमन्यपुंसा हि प्रयितां कथयियति ॥५ २ ४॥

सो अोचनाम सुप्तस्थाहाषीर्नूपुरमित्यहम्। तातमाचिष्य बच्छामि तव पचेऽिसा निश्चितम् ॥५२५॥ प्रभाते ऽपि तथा वाच्यं वचीदानीं यथा प्रिय। दित तं कारयामास सा धूर्ता ग्रपथान्बह्रन् ॥५२६॥ प्रभाते देवदिनो ऽपि कुपितः पितरं निजम्। जगाद किमकाषीस्वं वध्वा नृपुरकर्षणम् ॥५२०॥ खविरो व्याहरदत्स दुः शीला हि वधूरियम्। दृष्टान्यपुंमा प्रचिता मयाश्रोकवने निशि ॥५ २ ८॥ दः भौ लेयमिति दृढप्रत्ययोत्पादनाय ते । वध्वाः पादात्ममाक्रय ग्टहौतं नृपुरं मया ॥५ १८॥ पुत्रो ऽवददहं सुप्तस्तदाभ्यनापरः पुमान्। निर्वकोन लया तात लक्कितो ऽस्मि किमीदृशम् ॥५३०॥ श्रर्थतां नूपुरं वध्वा मा तातस्वं विगोपय। मयि सुप्ते तदाक्षष्टं प्रकृष्टा खिल्वयं मतौ ॥५३१॥ ख्विरोऽवोचदाक्षष्टं यदास्था नृपुरं मया : उपेत्य वीचितो ऽसि लं तदा हि ग्रियतो ग्रहे ॥५३१॥ द्रिंकोवाच न महे दोषारोपणमात्मनः । तातं प्रत्यायिकामि कला दैनीमपि क्रियाम् ॥५ २३॥ कुलीनायाः कलङ्को से वाङ्माचमपि हीदृगम् । न श्रोभते मधीविन्द्रपि धौतसितां श्रुके ॥ ५ ३ ४॥ दह ग्रोभनयचस्य जङ्घान्तर्निस्तराम्यहम्। तक्जङ्गयोर्हि मध्येन नाग्रुद्धो यातुमीखरः ॥५३५॥

पित्राय मनिकल्पेन निर्धिकल्पेन सूनुना । प्रतिज्ञा प्रतिपेदे सा तस्या धार्श्वमहानिधेः ॥५३६॥ स्नाला धौतांग्रकधरा धूपपुष्पोपहारस्रत्। मा मर्ववन्ध्रयाचं यचं पूजियतं यथौ ॥५ ३ ०॥ तस्था यसं पूजयन्या जारः सङ्गीततः स तु। अलगद्ग हिली भूय काएट देशे कवर्गवत् ॥५३८॥ श्रपास्त्रत गले ध्वा जनेर्यहिल दत्यमी। पुनः स्नाता च सा यचमर्चित्वं व्यजिज्ञपत् ॥५३८॥ कदापि हि मयासार्पा पुमानान्यः पति विना । ग्रहिलो ऽयं तु मत्काएँ लग्नः प्रत्यचमेव च ॥५४०॥ पत्नात्तदयात्राचो लग्नयेनात्तनौ पुमान्। तदा में शृद्धिदो भूयाः मत्याः मत्यिभियो ऽपि हि॥५४१॥ यचो ऽपि यावदाविष्टः किं करोमीति चिन्तया। तावत्तज्ञङ्गयोरन्तस्वरितं निर्जगाम सा ॥५ ४ २॥ गुद्धा गुद्धित तत्कालं जने तुमुनकारिणि। पुष्पदाम गले तस्या राजाध्यना निचिचिपुः ॥ ५ ४ ३॥ वाद्यमानेन द्वर्षेण इष्टेर्बन्ध्तनेर्हता। खीलता देवदिनेन मा यथी खग्ररौकिष ॥५88॥ नूपुराकर्षणे द्भूतं कल द्वसुरतारयत्। इति सा तत्रस्त्यूचे जनेनूपुरपण्डिता ॥५१५॥ वध्वा बुद्धा पराभः तो देवदत्तमतदाद्यपि । चिन्तवा नष्टनिद्रोऽभ्रदारि॰द्ध दव दिपः ॥५ ४ ६॥

तं योगिनमिवानिद्रं जाला च पृथिवीपतिः । वृत्तिं यथार्थितां दला चक्रे ग्रुद्धान्तरचक्रम् ॥५ ४०॥ एका राज्ञी कचिद्राची तमनाःपुररचकम्। ग्रेते नो वेति विज्ञातुं निरेचिष्ट पुनः पुनः ॥५ ४ ८॥ मो ऽचिन्तयच किमपि कारणं ज्ञायते नहि। डत्याव भूयो भूयो ऽपि मासेषा यन्त्रिरीचते ॥५ ४८॥ सुप्ते च मिथ किं कुर्यादिति ज्ञातुं स यामिकः। त्रजीकनिद्रया शिग्ये मा तु भूयो ऽपि निर्ययौ ॥ ५ ५ ०॥ मापि निर्भरसुप्तं तं ज्ञाला इष्टिमुपेय्षौ । गवाचाभिसुखं गन्तुमारेभे चौरवच्छनैः ॥५५१॥ गवाचस्य हि तस्याधो बद्धो ऽसद्वाजवन्नभः। कुन्नरो निर्भरगजानु जन्मेव सदासदः ॥५५१॥ मा तस्य इस्तिनो मेण्डे नित्यरका गवाचतः। मञ्चारिदार्फलकमपसार्च वहिर्ययौ ॥५५३॥ तामादाय करेणेभो नित्याभ्यासात्स्ति चितः। सुमोच समौ तां दृद्धाधोरणः स चुकोप च ॥५५४॥ त्रतिकाले किमायामीरित्युक्का दाक्षेचणः। हिनाउट्डिजया राज्ञीं दामीमिव जघान ताम् ॥५५ ४॥ सोवाच मा ताडय मामदानः पुर्रचकः। राज्ञा सुको नवः को ऽपि जागक्को ऽक्णत्स सास् ॥५५६॥ निद्रािक्द्रं कथमपि प्राप्य तस्य चिराद्हम्। श्रागतासीति विज्ञाय मा कोपीर्मीय सुन्दर ॥ ५ ५ ०॥

दत्यं च बोधितो इस्तिपकः कोपं विद्याय सः। रमते सा निराग्रङ्गन्तया सह यथारुचि ॥५५८॥ राचेसु पश्चिमे भागे सा साइसमहानिधिः। इस्तिना इस्तमारोघोदिञ्चिता खात्रयं ययौ ॥५५८॥ दध्यौ च खर्णकारो ऽपि चरितं योषितामहो । श्रयानां कुइकाराविमव को वेत्तृमीश्वरः ॥५६०॥ श्रहो श्रस्यंप्रधानामपि यद्राजयोषिताम् । ग्रीलभक्तो भवत्येवमन्यनारीषु का कथा ॥५६१॥ पानीयाहरणाद्ययं मामान्यग्रहयोषिताम । नगरे मंचरन्तीनां श्रीखचाणं कियचिरम् ॥५६२॥ दति ख्षाचा दौ:शील्यामर्षचिन्तां विदाय सः। सुव्वाप दत्तर्ण द्वाधमर्णकात्र निर्भरम् ॥५६३॥ प्रभाते ऽपि जजागार् खविरः खर्णक्रन सः। चेटाञ्च कथयामासुस्तं तथाखं महीभुजे ॥५ ६ ४॥ राजापि व्याजहारैवं भाव्यं केनापि हेत्ना । स यदा प्रतिबुध्देत तदा नेयो उस्रादन्तिके ॥५ ६ ५॥ दत्यादिष्टा ययुश्चेटाः खर्णकारो ऽपि निर्भरम्। निद्रासुखं सप्तराचं चिरादनुवसूव सः ॥५ ६ ६॥ सप्तराचावसाने च स प्रवोधसुपागतः। चेटैर्निन्ये पुरो राज्ञो राज्ञा चैवमपृच्छ्यत ॥५६०॥ निद्रा कदापि ते नागा हुर्भगस्थेव कामिनी। तित्वं सुप्तः सप्तराचं को हेतुर्बू झभीस्तव ॥५६८॥

सो ऽपि तं राचिवृत्तानां राज्या इस्तिपकस्य च । इस्तिनस् ययादृष्टं कययामाम स्थुने ॥५६८॥ राज्ञा प्रसादं दला स विस्टाः खग्टहं यथौ। जीर्षद्: ख खं चास्या द्वेर्य होति जनो जनात् ॥५००॥ तां च द्यारिणौं राज्ञौं परिज्ञातुमिलापतिः। कारियला कि जिसेमं राजीः मर्वाः ममाद्यित् ॥५०१॥ खप्नो दृष्टो मया यत्तत्के लिञ्चो ऽयं मतङ्गजः। श्रारोढव्यो विवक्ताभिर्भवतीभिः पुरो मम ॥५००॥ चिकिरे च तथा राज्यो राज्ञः पथ्यत एव ताः। राज्ञी सैका लदो ऽवादी द्विभेस्यसानातङ्गजात् ॥५ ०३॥ तां जीलोत्पलनाजेन मामर्धः प्राइरच्यः। मूर्कानाटितकं कला न्यपतसापि स्तत्ते ॥५७४॥ नृपो ऽपि बुद्धाः निश्चिक्ये मैवेयं कुलपांसिनी । पापौयमी द्राचारा कथिता स्वविरेण या ॥५०५॥ निरूपयंश्व तत्पृष्ठं ग्रह्युकाघातदर्भनात्। नखाच्छोटनिकापूर्वे कला स्मितमदो वदत्॥५०६॥ क्रीडमीभेन मत्तेन किलिइभाद्विभेषि च। मोद्ये ग्रह्माचातान्त्रईस्त्यस्याततः ॥५००॥ प्रदीप्तकीपप्राग्धारो गला वैभारपर्वते । राजापि तं इस्तिपकं इस्तारूढमजूहवत् ॥५०८॥ तद्वितीयां च तां राज्ञी मारोपयदिभासने । त्राधोरणाधमं चोग्रगासनस्तं समादिशत् ॥५ ७८॥

विषमाद्रिप्रदेशाधिक्ढं कला मतङ्गजम्। पातवैः पतता तेन युवयौर्सु निग्रहः ॥ ५ ८०॥ त्राधोरणस्तं करिणमधिरोषाद्रिमूर्धनि । चिपद्या धार्यामासो स्थितेकचरणं स्थिरम् ॥५८१॥ हाहाकुर्वञ्जनो ऽयूचे पप्रोराज्ञाविधायिनः। मारणं करिरत्नस्य राजरत न युज्यते ॥५ ८२॥ श्रनाकर्णितकं कला पातयेत्वेव वादिनि। नुषे दिपं इस्तिपकः एज्ञां दाभ्यामधारयत् ॥५ ८ ३॥ हाहा न वध्यो हस्तीति पुनर्लोके प्रजन्यति । ह्रणीको ऽभ्रत्नुपो सेण्डो ऽयेकां द्विसंगजंदधौ ॥५ ८ ४॥ मारणं इस्तिरतस्य कोको द्रष्टुमनीश्वरः। हाहाकुर्वनाही नाघं जगादीदि चितेर्भुजै: ॥५ ८५॥ श्रीपवाद्यो ह्यमावन्यगजामद्यः सुप्रिचितः । चितिवसभ दुःपापो दचिणावर्तग्रङ्घवत् ॥५ ८ ६॥ प्रभुक्तमपराधीनो यदिच्छिमि करोषि तत्। निरङ्क्षां स्थादयगस्त्रविवेकभवं तव ॥५८०॥ कार्याकार्ये विचार्ये हि हे खामिन्खामिना खयम्। खयं विचार्य तद्रच हिस्तरतं प्रसीद नः ॥५८८॥ नृपो ऽयवोचदस्तेवं यूयं सर्वे ऽपि महिरा। इमं इस्तिपकं इस्तिरचणाय भणन्तु भोः ॥५८८॥ लोकाः प्रोचुः किमियतौं स्विमकां प्रापितं दिपम् । श्राधोरणध्रीण लं निवर्तियतुमी शिषे ॥ ५८०॥

म उवाच दिपमसं चेमेलोत्तार्याम्यहम्। ददात्यदो यद्यभयमावयोर्मेदिनौपतिः । ५८१॥ राजापि लोकेविज्ञप्तः प्रददावभयं तयोः। ग्रनैश्च इस्तिनं इस्तिपकस्तमुदतार्यत् ॥५८२॥ उत्ती ली वारणस्कन्धाद्राज्ञी हस्तिपकी तुती। पलायिषातां राज्ञोकौ मद्देशस्य च्यतामिति ॥५८३॥ नम्यन्तौ प्रापतुम्तौ तु ग्राममेकं दिनात्यये। एक सिांश देव कुले शुन्ये सुषुपतुर्वतौ ॥ ५ ८ ४॥ श्रर्धरात्रसमये च ग्रामादेको मलिख्चः। नंद्वा तदारचनेभ्यस्तच देवनुत्ते ऽविभत् ॥५८५॥ तत्त् देवकुलं यामारचकैः पर्ववेद्यत । प्रातञ्जीरं ग्रहीयाम दति निर्णयवादिभिः ॥५८६॥ कराभ्यां ग्रोधयन्देवकुलं चौरो ऽपि सो उन्धवत्। प्रनेस्तच ययौ यच प्रयानौ तौ बस्त्रतुः ॥ ५ ८ ७॥ निषादी न जजागार सुम्ममानो ऽपि दस्ना। यान्तसुप्तस्य निद्रा हि सञ्चते वज्रनेपवत् ॥**५८** ८॥ श्रपोषत्तत्करस्पृष्टा राजपत्नी लजागरीत्। सार्यनुरकाम्हलच को उसील्वाच च ॥ ५८८॥ प्रनेकत्तस्तया सो ऽपि प्रानेक्चे ऽस्ति तस्तरः। धावत्वार्चनेव्वच प्राणचाणाय चाविश्रम् ॥६००॥ मानुरागा च मा चौरमज्ञवौदमतीज्ञा। रचामि लां न मन्देही यदि मां सुभगेच्छिमि ॥ ६०१॥ चौरो ऽपि स्नाइ कनकं मया प्राप्तं सुगन्धि च। सम पत्नी भवसि यज्जीवितयं च रचसि ॥६००॥ परं प्रच्छामि को नाम प्रकारो वरवर्णिनि। येन मां रचिष बूहि मामाश्वाषय धीमति ॥६०३॥ साणूचे सुभग ग्रामपुर्षेद्यागतेव्यहम्। लां भर्तारं भणियामि सो ऽवादौदेवमस्लिति ॥६०४॥ प्रातश्व ग्रामसुभटैः प्रविष्टैः प्रस्तपाणिभिः। पृष्टास्त्रयो ऽपि कञ्चौर इति भूभङ्गभीषणैः ॥६०५॥ तान्गामपुरुषान्धृती मूर्तमायेव सावदत्। उद्दिश्य चौरपुरुषं मम प्रेयानसाविति ॥६०६॥ क्रताञ्चिः पुनञ्चोचे भातरो ऽस्मिन्म्रालये। श्रावां ग्रामान्तरे यान्ताववात्व दिवसात्रये ॥६००॥ यामीणास्ते ऽपि संभ्रय पर्याकोच्येवमूचिरे । संभाव्यते न चौरख ग्टहे स्तीपाचमीदृशम् ॥६०८॥ ब्राह्मणी वाणिजी राजपुत्री कापीतरास्तु वा। द्यं पविचा मूर्व्यापि चौरो नास्थाः पतिभवेत् ॥६०८॥ विचित्रवस्तालङ्कारा लच्चीरिव वपुश्रती। इयं हि रहिणी यस स किं चौर्येण जीवति ॥६१०॥ पारिग्रेखाद्यं चौर दति इस्तिपकस्य ते। दोषमारोख विदधः सद्यः ग्रुलाधिरोपणम् ॥६११॥ शूचाधिरोपितो मार्गे यं यानां ददर्भ मः। तं तं प्रोवाच दीनं मां वारि पायय पायय ॥६१२॥

तं च राजभयात्को ऽपि न पानीयमपाययत्। सर्वी ऽपि कुरते धर्ममात्मरचापुर:सर्म् ॥६१३॥ श्रावको जिनदासाख्यस्तेन तेनाध्वना वजन्। दृष्ट्य याचितञ्चामाः सो ऽपि चैवसुवाच तम् ॥६ २ ४॥ उदन्यां ते इरियामि कुरुखेकं तु मदचः। घोषेनैं मो उईझा दति यावदार्यानयास्यहम् ॥६१५॥ मेखो ऽपि तहोषयितुं प्रारेभे उन्धःपिपामया। श्रावको ऽष्यानयन्त्रीरं राजपुंसामनुज्ञया ॥६१६॥ श्रानीयमानं दृष्टाम्न समाश्रस्य निषाद्यपि । नमो ऽईब्ला दति स्त्रां पठन्प्राणिरसुचात ॥६१७॥ स लसंश्रतशीलो ऽपि शीलिताकामनिर्जरः। नमस्कारप्रभावेण बभूव खन्तरामरः ॥६१ ८॥ प्रतस्थे पुंखली सापि चौरेण सह वर्त्धान । श्रामसाद नदीसेकां वारिपूरेण दुस्तराम् ॥६१८॥ चौरो ऽपि पुंञ्चलीमूचे प्रिये लासेकवेलया। नोत्तारचितुमी ग्रो ऽिस्ता वस्ताभरणभारिणीम् ॥६२०॥ वस्त्राभरणमभारं लं ममार्पेय वर्णिनि । तमादी परतो ने छे ततस्वामपि जी जया ॥ ६ २ १॥ यावदायाम्यहं तावच्छर्मतम्बे तिरोभव। एकाकिन्यपि मा भैषीरेखामि न चिरेण हि ॥६२२॥ त्रारोध पृष्ठदेशे लां तर्न्योत द्वाभाषि । तटे परिस्निनेथामि मा भैषीः कुरु मदचः ॥६२३॥

पुंख खापि तथा चक्रे ग्ररस्तम्बे प्रविग्ध च। वस्ताभरणसत्मो ऽपि पारं गलेत्यचिन्तयत् ॥६२४॥ भर्तारं मार्यामास येयं मय्यनुरागिणी । चणरागा हरिद्रेव विपदे खानामाणमौ ॥६२५॥ दृत्य्पादाय तदस्ताभरणानि स तस्तरः। तां वलत्कन्धरः पश्चनश्चित सा कुरङ्गवत् ॥६२६॥ करिणीवोद्धतकरा यथाजातेव नश्चिका। जचे तं यान्तमालोका मां विहाय प्रयासि किम् ॥६२०॥ चौरो अवीदिवसनामेकां प्रारवणिखताम् । राचमीमिव दृष्टा लां विभेग्येव कृतं लया ॥६२८॥ एवं वदन्खग दवोड्डीनः मो ऽगाददर्भनम् । तचैव तस्यो लामिला धर्षणी पतिघर्षिणी ॥६२८॥ स हस्तिपकजीवो ऽपि देवस्यसुपेयिवान्। प्रयुक्तावधिरद्राचीत्तां तथाखां तपिखनीम् ॥६३०॥ संबुबोधियषुस्तां तु प्राग्जनाग्टइसेधिनीम्। मुखात्तमांसपेगीकं ग्रुगालं विचकार सः ॥६३१॥ दतश मित्तस्यासीरे नीराइहि: खितम्। मीनं भोत्रमधाविष्ट मांसपेगीं विहास सः ॥६ ३२॥ तदा मीनः पुनर्पि प्रविवेश नदीजलम् । उपाददे तिदक्तमञ्जन्या मांमपेश्विप ॥ ६ ३ ३॥ नदीतीरे प्ररवणनिष्णा सा तु नियका। जगाद दःखदीनापि जम्बनं दृष्टकौतुका ॥६ व ४॥

मांसपेशी परित्यच्य मीनिसच्छिस दुर्मते।

सष्टो मीनाच्च मांसाच किं जम्बुक निरीचसे ॥६३५॥

फेहः साहोढभर्तारं हिलोपपितिमच्छिम ।

स्रष्टा पत्युच्च जाराच्च निम्नके किं निरीचसे ॥६३६॥

तच्छुला सुष्टु विभ्यत्यास्तस्याः स व्यन्तरासरः ।

महर्द्धिकं निजं रूपं दर्शियलेवमश्रवीत् ॥६३०॥

पापसेवाद्ययाः पापे यद्यपि लं तथापि हि ।

जिनधमं प्रपद्येथाः पापपद्भजनस्यम् ॥६३८॥

सुग्धे हिलापकः सो ऽहं यस्त्या मृत्युमापितः ।

जिनधमंप्रभावाच्च देवीस्तो ऽस्मि पस्य माम् ॥६३८॥

जिनधमं प्रपत्ये ऽहमपौति कतनिच्च्याम् ।

तां साध्यीसन्धि नीला स प्रत्रच्यामित्यहत् ॥६४०॥

तदस्मादृग्जनानर्शन्प्रवर्तकिनवर्तकान् । दृष्टान्तांस्वमनादृत्य भुंच्च वैषयिकं सुखम् ॥ ६ ४ १॥ जगाद जम्बूनामापि विद्युन्मालीव खेचरः । न द्यस्मि रागगद्दिसञ्चरितं तस्य तच्कृषु ॥ ६ ४ २॥

श्रसीह भरतचेत्रे वैताक्यो नाम पर्वतः । मंप्रको भरतार्धाभ्यां पचाभ्यामिव नीडजः ॥६४३॥ तत्र चास्ति पुरवरमुत्तरश्रेणिस्वषणम् । गगनवस्त्रभमिति चुमदामितवस्त्रभम् ॥६४४॥ दौ विद्याधरतस्णौ प्रौतिमन्तौ महोदरौ । तत्राभ्रतां मेघरणो विद्युनास्त्री च नामतः ॥६४५॥

मन्त्रयामासतुस्तौ च विद्यासाधनहेतवे। यामो भूगोचराभ्यर्णे विद्या तचैव सेत्यति ॥६ ४ ६॥ विद्यासिद्धौ विधिश्वायमितनीचकुकोद्भवाम् । कन्यां परिण्येदर्षावधि ब्रह्म च पालयेत् ॥ ६ ४ ७॥ ततो गुरूननुज्ञाय भरतार्घे उच दिचणे। श्राजगातुर्दाविप तौ वसन्तपुरपत्तनम् ॥६ ४ ८॥ ततशुखालवेषेण गला चाखालपाटकम्। प्रचक्रमाते चल्डाचाराधनं धीमदाधनौ ॥ ६ ४८॥ श्राराधिताख मातङ्गाः प्रोचुरायातमच किम्। श्राख्यातं चिर्काको ऽभ्रच्वयोगिह तिष्ठतोः ॥६५०॥ मद्भावगोपनं कला कथयामामत्य तौ। चितिप्रतिष्ठाचगरादागमावेह हे हिता: ॥६ ५१॥ मातापित्सभरावां हि कुदुमच्य वहिष्वतौ। द्ति रोषेण निर्धान्तौ असन्तौ चागताविह ॥६५२॥ मातङ्गाः प्रोचिरे चास्नानाश्रित्यातिष्ठतं युवाम् । य्वाभ्यां तत्रयच्हामः खे दे कन्ये यदौच्हयः ॥ ६ ५ ३॥ किं लसत्कन्यके पाणिग्रहीत्यौ चेत्करिखयः। श्रक्षाच्चात्यृचितं सवं तदनुष्ठास्यथो युवाम् ॥ ६ ५ ४॥ तावष्यचतुरामेति मातङ्गैरपि कन्यके। तयोः प्रदत्ते उदाहपूर्वकं काणदन्तुरे ॥ ६ ५ ५॥ विद्वाली तु मातङ्गकन्यायामतिरागवान् । श्रस्टिप कुरूपायां न विद्यासाधनं व्यधात् ॥ ६ ५ ६॥

क्रमेण गरिं विद्नालिनो गर्भवत्यस्त्। पूर्ण च वतारे मिद्धविद्यों मेघर्थो उभवत् ॥६५०॥ ततो सेघरथः प्रीत्या विद्नालिनमन्त्रीत्। हे भातः मिद्धविद्याः साञ्चण्डानकुनसुञ्चाताम् ॥६ ५ ८॥ पाचीभवावो वैताळाविहारसुखसम्पदाम् । मातङ्गी त्यज भाविन्यः खेचर्या नौ खयंवराः ॥६ ५८॥ विद्नास्यपि तं सज्जावनम्बद्नो ऽवदत्। याहि विद्याका वैताकां कतकत्यो ऽिम सुवत ॥६ ६०॥ मया लधममत्त्रेन भग्नो नियमपादपः। तत्र में तत्रभवं विद्यासिद्धिफलं कुतः ॥६६१॥ वराकौ त्यक्तमहां मि जातगर्भामिमां नहि। लया मिवरोनाविद्यो गच्छि चिने चानघ ॥६६२॥ याहि साधितविद्यस्वं तुभ्यं खस्यस्वहं पुनः। श्रसिद्धविद्यो वन्धनां दर्शयामि कथं सुखम् ॥६६३॥ विश्वतो ह्यात्मनैवातमा प्रमत्तेन संयासुना । ददानौं साधियिखामि विद्यासुद्योगवानहम् ॥६६४॥ वर्षान्ते पुनरागच्छेर्विश्वाणो श्वातरं इदि। तदा साधितविद्यो उहं यथा यामि लया सह ॥६६५॥ चण्डानीप्रेमपाग्रेन वहं तं नेतुमचमः। एकाकापि यथौ सेघर्षो वैताळापर्वतम् ॥ 🕻 ६ ६॥ श्रागतो ऽसि किमेकाकी क ते स्नातेति बन्धुभिः। प्रष्टः स कथयामास विद्युन्मालिकथां तथा ॥६६०॥

कुद्धपा तित्रया मापि सेच्छी सुतमजीजनत्। विद्यासिद्धिमिव प्राप्य विद्युन्मात्वयमोदत ॥६६८॥ चेच्छ्यामत्यन्तमासका पुत्रप्रेमणा विशेषतः। दुःखप्तविद्यसमार् म खेचरसुखं कुधीः ॥६ ६८॥ मा विद्याा जिना माधें रममाणा यथासु खम्। भूयो उपधारयद्गभें चण्डाची काणदन्त्रा ॥६७०॥ द्रतञ्च विद्यासंपन्नस्तच सेघरघो अथगात्। वर्षमेकं कथमपि खभावविरहातुरः ॥६०१॥ श्रहं हि खर्वधूकलविद्याधरवधूदृत:। स काणदन्तुरम्बेच्कीगाईस्छानरकोषितः ॥६०१॥ प्रासादे सप्तम्बने ऽहं वसाम्बद्यानवन्ध्रे । भागानकीक माकी एँ म चण्डा ल सुटी रके ॥ ६ ७ ३॥ श्रहं विविधविद्यद्भिष्यमानसमौहितः । जीर्णंकर्पटसंचानः कदन्नप्रायनय सः । ६०४॥ विद्युन्मा खिनि मौभावानु इपिमिति चिन्तयन्। त्रागात्यनर्मेघर्षो वसन्तपुरपत्तनम् ॥६०५॥ चतुर्भिः कलापवं ॥ जचे च भातरं भातर्गला वैताळापर्वते। विद्याधरमुखैश्वर्थं वर्थं किं नानुभूयते ॥ ६ ७ ६॥ विलच्हिमतं क्रवा विद्याख्ययदो ऽवदत्। पत्नीयं बाखवत्सा से पुनर्गुवीं च वर्तते ॥ ६०७॥ श्रनन्यग्ररणां भक्तां सपुत्रां गुर्विणीसिमाम्। न ह्यहं वज्रहृद्यस्विमवोज्झितुमुत्सहे ॥६०८॥

तड्डातगंच्छ दद्या से दर्शनं समयान्तरे। प्रसं समयम वैवातिने खामि सा मा त्वः ॥६ ७८॥ तं प्रबोध्य प्रबोध्यातिखिन्नो सेघरघो ऽपि हि। पुनर्जगाम सुर्यात्किं हितो ऽप्यतिजडे नरे ॥६ ८०॥ विद्याखिप मंजाते दितौचे तनुजनानि । श्रमंत्र मातङ्गकुलं खर्गाद्यधिकं मुदा ॥६ ८।॥ वस्तभो च्यादिदौ:स्थ्ये ऽपि दुःखं निह विवेद सः। तो सेच्छी कुचिजो वाली मलील सुदलालयत् ॥६ ८ २॥ ताभ्यामङ्गाधिक्ढाभ्यां प्रस्वद्भां सुक्रम्कः । गन्धोदकस्वाननिभं मूचस्वानममन्यत ॥६ ८३॥ ततर्ज सुभगंमन्या तं स्रेच्ह्यपि पदे पदे। चण्डालकुलदामो ऽसूत्तदामकस्यापि मः ॥६८४॥ भावस्त्रेहानुबन्धेनागत्य सेघरषः पुनः । विद्यां जिनमा जिल्लागद्रद्गद्या गिरा ॥ ६ ८ ५॥ कुलीन चण्डालकुले मा खाः काखा तवेह भोः। किं इंसो मानसोत्पन्नो ग्रइस्रोतिस खेलित ॥६८६॥ यदोत्पचो ऽसि तना सा खकुलं मिलनीकुर । धूमेनेव ग्रहं विक्रस्तमनेन कुकर्मणा ॥६ ८०॥ एवं प्रबोध्यमानो ऽपि नह्यागन्तुमियेष सः। न भ्यो ऽणहमेखामीत्रक्षा मेघरथस्त्रगत् ॥६ ८८॥ त्रपालयचिरं राज्यं पित्रां मेघरघो ऽष्यथ । समये चार्पयत्मनोन्धांसे धतमिवाखिलम् ॥६ ८ ८॥

सुस्थितस्थानगारस्य सिन्धाने स घीधनः । परित्रज्यासुपादाय तपस्तप्ता च देखसूत् ॥६८०॥ एवं सेघरयः प्राप घीमान्सुखपरम्पराम् । विद्युनाची तु जडघीर्वस्नाम भवसागरे ॥६८१॥

विद्युनात्वीव रागान्थो न भविष्यान्यहं ततः । उत्तरोत्तरमोख्यानां पद्मधेने ऽतित्तन्यटः ॥६८२॥ ततः कनकधेनोचे मनाग्गानय मामपि । मा प्रह्वःधमक दव खामिन्नतिष्ययं क्षयाः ॥६८३॥

तथा हि गालियामे ऽस्त्कश्चिदेकः कृषीवलः । निष्यं ररच स चेचमाविभातं दिनात्ययात् ॥६८ ॥॥ स चेत्रसागरे सत्तान्द्राद्य्पसपतः। ग्रञ्ज्ञमापूरयनाञ्चपोतारूढः पलाययत् ॥६८५॥ श्रन्यरा गोधनं इला चौरासत्सेत्रमिनधौ। श्रागुस्तक्क्ञानादं च ते श्र्लेवमचिन्तयन् ॥६८६॥ श्रहो ग्रामपुमांसो ऽमी विवालियवो धनम्। श्रागुर्घे ऽपि यदयं नेदौयाञ्ज्ञङ्घानिः खनः ॥ ६८ ७॥ इति ते गोधनं हिला पलाधिषत दस्यवः । दिशो दिशं च प्रथयः प्रातर्वचोत्थपचिवत् ॥६८ ८॥ च्धितं गोधनं तच ग्रनकैः ग्रनकेश्वरत्। त्रहणोदयवेनायां तत्सेचाभ्यर्णमाययौ ॥६८८॥ गोधनाभिमुखं यावद्दधावे स क्षेत्रीवलः । ताविन्मानुषं भवें तहृद्वेवसचिन्तयत् ॥०००॥

श्रुला मच्चञ्चनि खानं गोधनं तस्करा जडः। तचाभिग्रद्भया नूनं पापाः सर्वेच ग्रद्भिताः ॥७०१॥ नीला तहोधनं यासे यामायादादणिङ्गतः। वदना देवतादत्तमिदं भो ग्रह्मतामिति ॥००२॥ ग्रामो गोमीकतस्तेन तं साचाद्वामयचवत्। भिक्तिपाचीचकारोस्थी हि दत्ते स देवता ॥००३॥ तथेव खव्धप्रसरः स दितीये ऽपि वत्सरे। चेचे गला प्रतिनिशं प्रारेभे शङ्खावादनम्॥०० ४॥ चौरास्त एव इच्चेदुस्तत्वेत्रस्यादवीयमि । श्रायय्गेधिनं इलान्यसाद्वामानः हानिशि ॥७०५॥ तस्य गङ्खाधमस्योचैस्ते अन्वा गङ्खानिःस्वनम् सुष्टु सौष्टवसालस्व्य जन्यन्ति सा परस्परम् ॥७०६॥ श्रव प्रदेशे चेचे ऽच पुरा श्रह्मध्वनिः श्रतः । श्रूयते चाधुनायेष ते दरास्ते च मेण्डकाः ॥७०७॥ मन्त्रेभ्यः चेत्रर्चार्थं को ऽप्येष चेत्ररचकः। नूनं वादयति ग्रङ्घं धिमवयं विश्वताः पुरा ॥७०८॥ घर्षना दति ते इस्तांस्त्रजवर्तिकरा दव। पीडयनो रदेरोष्ठानगोस्तनानिव तर्णकाः ॥००८॥ उत्पाटयन्तो सनुटाञ्युण्डादण्डानिव दिपाः । श्रान्दोलयनाः प्रस्थानि चेत्रान्तर्गोद्धा दव ॥७१०॥ प्राङ्खाब्दानुसारेण यानास्ते चौरकुञ्जराः। मञ्जाधिक्ढं ददृश्यसं नरं शङ्खादकम् ॥०११॥ विभिर्विशेषकम् ॥ श्रान्दोख्य मञ्चदाक्षि ते मञ्चं भुयपातयन् ।
पपात मो ऽप्यनाधारं नाध्यमवितिष्ठते ॥ ०११॥
कष्णमृटकवचीरा लकुटैल्समताडयन् ।
भुज्ञान दव मो ऽचेप्यीन्मुखे पञ्चाष्ययाङ्गुलीः ॥ ०१३॥
श्रिष्टिनर्भग्नवन्धं तैर्वद्वा चायोच्य तत्करी ।
बद्घाञ्चलिरिवालचि मो ऽय चौरानतीच्छया ॥ ०१४॥
धनं गवादि वस्त्रान्तं जग्रञ्जलस्य दस्यवः ।
चेजपालः चेजपालस्तदा नग्नीक्षतो ऽभवत् ॥ ०१५॥
तचैव ग्रङ्खाध्मकं मुक्का ते दस्यवो ययुः ।
गोपाः प्रातः पत्रच्छुसं कथ्यामाम मो ऽप्यदः ॥ ०१६॥
धमेद्धमेन्नातिधमेदितिभातं न ग्रोभते ।
भातेनोपार्जितं यत्तदिभातेन हारितम् ॥ ०१०॥

नाथ नातिश्रयः कतें तत्तवापि हि युज्यते । श्रक्षानप्यस्मकादिन नह्मवज्ञातुमई मि ॥०१८॥ निजगाद ततो जम्बूरम्बुशीतस्त्रया गिरा । न बन्धनानभिज्ञो ऽहं यथा श्रेस्तेयवानरः ॥०१८॥

तथाहि विन्ध्यो नामाद्रिरस्ववन्ध्यो वनिश्रया।
तचैको वानरश्वाभृत्महावानरयूथराट् ॥७२०॥
कुमार दव विन्ध्याद्रेविन्ध्याद्रिवनग्रहरे।
क्रीडन्धो ऽपाखद्खिलान्वानरान्यूथमस्भवान् ॥०२१॥
वानरीभिः समं रेसे स एवैको महाबलः।
प्राज्यस्तीराज्यसाम्राज्यसख्लीलां प्रपञ्चयन् ॥०२२॥

श्रन्यदा वानरयुवा कश्चिदेको मदोद्धतः।

वृषक्यन्वानरीरागात्तमवज्ञाय वानरम्॥०२३॥

कस्याश्चिदक्षमातामं वर्णचरदनाङ्करम्।

चुच्य पाकारिणतस्युटद्दािष्डममिक्समम्॥०२४॥

कुरयामाम कस्याश्चित्केतकीरजमा मुखम्।

गुज्जहारं स्वयं कता कर्ण्डे कस्याश्चिदादधौ ॥०२५॥

कत्वा कता विल्पचैः कस्यैचिदौटिकां ददौ।

प्राज्जमदोज्ञामध्यास्त कामध्यालिङ्ख निर्भरम्॥०२६॥

एवं वानरनारीभिरपगङ्कमरस्त मः।

श्रग्रेतनं यूषपितमिवदिन्निव दोर्भदात्॥०२०॥

॥ चतुर्भिः कज्ञापकम्॥

कण्डूय्यमानलाङ्ग्रलः कयापि हि नखाङ्करैः ।
प्रमृज्यमानमर्वाङ्गरोमराजिः कयापि हि ॥७२८॥
कद्बीतालवृन्तेन वीज्यमानः कयाचन ।
कथापि निकनीनालैः क्रियमाणावतंमकः ॥०२८॥
उच्चैः प्रदङ्गस्थितो दूरात्म जरन्यूथनायकः ।
द्रायानरयुवानं तं दृष्टा कोपाद्धावत ॥०२०॥
॥ विभिर्विप्रेषकम् ॥

गोलाङ्क् सयुवानं तं लाङ्क् लं नर्तयन्स्या ।
जघान गावगोलेन स गोलाङ्क् सयूष्यः ॥०३१॥
लोष्टाहतः सिंह दव किपिसिंहयुवापि सः ।
कुद्धो घुरुघुरारावघोरसं प्रत्यधावत ॥७३२॥

तौ क्रोडीकृतसर्वाङ्गी मिथोस्तावुभावपि । दुईदाविष सुचिरान्मिलितौ सुह्रदाविव ॥०३३॥ चटलटित दन्ताग्रैञ्चटचटित पाणिजै: । व्यापप्रतुर्वपुषि तौ युध्यमानौ परस्परम् ॥०३४॥ परस्परं दन्तनखचतचतजचर्चितौ । तदा परिहितातामचो जका विव रेजतः ॥ ७३५॥ चणाद्वस्यं चणान्योचं प्रयुद्धाते सा तावुभौ । य्थमानौ निय्द्धेन क्रीडन्तावाचिकाविव ॥ ७ ३ ६॥ भग्नास्थिर्मुष्टिघातेन कपियुना जरत्कपिः। भीष्रं भौष्रमपासाषींनान्दं मन्दं लढीकत ॥०३०॥ तं रुद्भवानरं चायसर्पन्तं युववानरः । जवान लोष्ट्यातेन तेन चास्फोटि तच्छिरः ॥७३ ८॥ प्रहारवेदनाकान्तः स जरन्यूथनायकः। नंद्वा दूरं यथौ दूरापातिसुक्तपतिचवत् ॥०३८॥ प्रहारवेदनादीनस्त्रषार्त्रः परिभ्रमन्। एकसिन्प्रचरच्छेले भिलागत ददर्भ सः ॥ १४०॥ मोऽम्बृब्द्या न्यधादल्लां शिलाजतुनि वानरः। विजय तत्त् तत्रैव तस्थी स्मेरिवोत्यितम् ॥ ७ ४ १॥ श्राकषीं मुखिमिति बाह्न तेना ल्पेमेधसा । प्रिचाजतुनि निचिप्तौ लगिलैव हि तस्ततुः ॥ 9 ४ २॥ तेन चिप्तौ विजयौ च पादावणास्य इस्तवत्। मोऽय की जितपञ्चाङ्ग द्व म्हत्यमवाप च ॥०४३॥

म वानरः पाणिपादाबद्धः कर्षेनाखं यदि । तदा सुच्चेत ग्रैलेयसिललामाच मंग्रय: ॥०४४॥

> एवं च जिक्केन्द्रियमाचल्थी नारीषु शैलेयनिभासु सुग्धः। मज्जन्हषीकैरपि पञ्चमह्यौर् देही विनग्धेन तथास्म्यहं तु ॥ 9 8 ५॥

दत्याचार्यश्रीहेमचन्द्रविर्चिते परिगिष्टपर्वणि स्वविरावली-चरिते सहाकाचे जख्खामिविवाह-प्रभवचौरागम-मध्बिन्दुपुरुष-क्या-कुबेरदत्तकथा-महेश्वरदत्तकथा-कर्षककथा-काककथा-वानर-वानरीक्या-अङ्गारकारकक्या-नृपुरपण्डिताप्रद्गालक्या विद्-स्मालिकया-प्राङ्ख्यमककया-प्रिलाजतुवानरकया-वर्णनो दितीय:

## तृतीयः सर्गः।

श्रयोवाच नभःसेना रचिताञ्जिखिरार्षभिम्। मास्र भूः स्थविरेव लंस्थविरायाः कथा यथा ॥१॥

त्रभूतां ग्राम एकसिन्वृद्धिः सिद्धिय नामतः । खविरे दे मिथ:मखौ नित्यमत्यन्तदः खिते ॥२॥ तस्य ग्रामस्य च बह्दिः साधिष्ठानो ऽस्ति सर्वदा । प्रमिद्धी भोलको नाम यचः काङ्कितवित्तदः ॥३॥ खविरा बृद्धिनासी च दारिद्यद्भवाटिका। सम्बगाराध्यामास तं यदं प्रतिवासरम् ॥४॥ चिमन्ध्यमपि तद्देवकुलं मार्जयति सा सा । पूजापूर्वं च नैवेद्यं तस्मे नित्यमढौकयत् ॥५॥ ददामि किं तुभामिति यचसुष्टो उन्यदावदत् । श्राराध्यमानो नितरां कपोतो ऽपि हि तुर्थात ॥ ६॥ जगाद साथ खविरा यदि तृष्टो ऽसि देव से। तदेहि येन जीवासि सुखसन्तोषभागहम् ॥०॥ यचः प्रोवाच हे बुद्धिस्वविरे सुस्थिता भव। मत्पादमुले दौनारं लाख्यसे लं दिने दिने ॥८॥ दिने दिने च दौनारं लभमाना तदादि सा। खजनाज्जनपदाचाधिकार्द्धः खविराभवत् ॥८॥ दिखनेपथ्यमभारं खप्ने ऽपि न ददर्भ या। चणे चणे पर्यधात्तं सा राज्ञीव नवं नवस् ॥१०॥

यस्यास्य कास्त्रिकश्रद्धायपूर्यत कदापि न कुण्डोध्यो धेनवस्तस्या ग्रहे (भृवन्यहस्र शः ॥११॥ श्राजन्मापि हि या तस्त्री जीर्णे तार्णे कुटीरके। मौधं माकारयदेदीमत्तवारणबन्ध्रम् ॥१२॥ जिजीव या पर्ग्यहगोमयत्यागकर्मणा । पाञ्चाच्य दव तां दास्यः स्तमालग्नाः सिषेतिरे ॥१३॥ खगमिचनया दीना मर्वदापि वस्त या। मा दौनोद्धारमारेभे ममदा यचः तथा ॥१४॥ तां बुद्धिमम्पदं दृष्टा मिद्धिः मंजातमत्मरा । श्रचिन्तयत्कृतो ऽसुखाः संपन्ना सम्पदीदृशी ॥१५॥ भवलचाः सखौलेन सदा विश्वासभागहम्। प्रच्यामि तदिमामेव कला चाद्रशतान्यपि ॥१६॥ दति बुद्धिमती सिद्धिः प्रययौ बुद्धिमनिधौ। बुद्धा भियमखीत्य्चैः मलतेवसुवाच सा ॥१०॥ विभवस्ते भगिन्येष कुत श्रागादचिन्तितः। चिन्तामिणिरिव प्राप्तो वैभवेनानुमीयते ॥१ म॥ किं ते राजप्रधादो असून्ष्टा वा कापि देवता। लक्षं किंचिनिधानं वा रसो वा साधितस्त्या ॥१८॥ मगदत्या लयास्त्रमहं मगदती मखि। श्रय दारिष्रद्:खाय मया दत्तो जनाञ्जनिः ॥२०॥ श्रहं वं लमहं प्रीत्या भेदो देहे ऽपि नावयोः। त्रावयोर्न मियोऽकथां कथयद्विरियं कुतः ॥२ ।॥

अबुधमाना तद्भावं बुद्धिराख्यद्यथातथम् । यथा च्चाराधितो यचो यथा च स ददौ श्रियम् ॥२०॥ षिद्धिर्दधी च तच्छ्ला साधु साध् ममापि हि। विभवीपार्जनीपायो निरपायो भविष्यति ॥२३॥ मविशेषमस्या हि यचमाराधयास्यहम्। सविशेषा यथा सम्पद्धि संपद्यते सम ॥ १४॥ श्रयार्थमिद्वये मिद्धिनुद्धिद्धितया दिणा। श्राराधिवत्मारेभे यत्तमेवमहर्निश्रम् ॥२५॥ खटिकाधातुभिर्देवकुलसोपानमालिकाम् । यचस्य मण्डयामास भक्ता विविधभक्तिभिः ॥ १६॥ नित्यं खिस्तिकरेखाभिर्यचाङ्गणमभूषयत् । भित्रिप्रकारान्कर्रव्यान्गण्यन्तीव तिन्नभान् ॥२०॥ खयं पानीयमानीय स्वपयामास सा खयम्। यचं कचीकतोपास्तिनियमा प्रतिवासरम् ॥२८॥ विज्वपनकर्वीरत्समी कुञकादिभिः। सा यत्तं पूजयामाम चिमन्ध्यं खयमाद्दतैः । २८॥ एकभक्तोपवासादितत्परा यचवेसानि । उवासाहर्नि ग्रं यचाभियोग्ययन्तरीव सा ॥३०॥ एवमाराधितो ऽत्यन्तं स यचः मिद्धिमभ्यधात् । तुष्टो ऽस्मि ते महाभागे प्रार्थयस यदिच्छिम ॥३१॥ साथ विज्ञपयामास यचमचौणसम्पदम्। मत्यख्या यत्नया दत्तं देहि तद्द्रिगुणं मम ॥३२॥

एवं भविष्यतीत्युक्षा भो खयच स्तिरोदधे। मिद्धिरप्यभवदुद्धेरधिकर्द्धिः क्रमेण तु ॥३३॥ बुद्धिर्दृष्टाधिकद्धिं तां यचमाराधयत्पुनः । यचो ऽपि प्रत्यहं तस्यै ददौ ति दूगुणं धनम् ॥ ५ ४॥ मिद्धिराराधययचं तस्याय सर्धया पुनः। यचे तुष्टे ऽतिदृष्टात्मा चिन्तयामाम चेतिम ॥३५॥ यत्किंचिलार्थियथे ऽइं द्रवं यचालासेद्षः। यचमाराध्य तद्दुद्धिर्दिगुणं प्रार्थिययते ॥२६॥ तसात्किमपि तदाचे यत् दिगुणमर्थितम्। श्रपकाराय जायेत बुद्धेर्बुद्धिस्तदा हि से ॥३०॥ इत्ययाचत सा यचमच्छेकं मम काण्य। एवमस्त्रिति यचोने सद्यः काणा वस्त्रव च ॥३८॥ यचो ऽधिकं किमण्यस्या भूयो ऽपि प्रददाविति। तमेवाराधयामाम बुद्धिम्तद्दिगुणार्थिनौ ॥३८॥ प्रसन्नात्पार्थयांचके यचादुद्धिरपौदृशम्। **बिद्धेर्यद्भवता दत्तं दे**हि तद्दिगुणं मम ॥४०॥ एवमस्लिति यचौ ऽपि प्रणिगद्य तिरोदधे। सापि तत्कालमन्धासूच सुधा दैवतं वचः ॥४१॥ एवं हि बुद्धिस्थविरा पूर्वाप्तयापि सम्पदा। भ्रद्धप्राति जो भपरा खंखेनेव व्यनाग्रयत्॥ ४०॥ मानुषश्रियमामाद्य लमपीच्छनतिश्रियम्। तस्या श्रन्थस्यविरायाः प्रतिक्षो भविष्यसि ॥ ४ ३॥ जम्बूनामाप्यभिद्धे नाहसुत्पथगास्यहो । जात्याश्व दव देवानांप्रिये तस्य क्षथां ग्रट्णु ॥४४॥

जितग्रनः प्रतापेन वसन्तपुरपत्तने । जितग्रव्रस्ट्राजा राजमानो उद्गतिश्रया ॥ ४ ५॥ तस्य चोवींपतेः श्रेष्ठी श्रेष्ठो धीधनशालिनाम्। जिनदास दति खातो ऽभवदिश्वासभाजनम् ॥४६॥ श्रन्यदा लचणधराचेवन्तस्थाताजानिव। राज्ञ: प्रादर्भयनश्विक्षोरानश्वपालकाः ॥ ४ ०॥ तदाश्वलचणविदामादिदेश विशासतिः। के के ऽशा बचणैः कै: कै: संपूर्ण इति ग्रंसत ॥ ४ = ॥ एकमश्विक्षोरं ते ग्रास्त्रोक्तेरश्वलचणैः। बचितं चितिनाथाय कथयामासुरित्यथ ॥४८॥ त्रमौ वृत्तख्रः स्वथमन्धिर्जङ्घाख्रानारे । निर्मापजानुजङ्घासः कुञ्चितोत्नतकन्थरः ॥५०॥ पङ्गजामोदिनिःश्वासः स्त्रिधरोमा पिकस्वनः । मिस्तिनाची लघुम्तव्यश्रवणी लम्बनेपरः ॥५१॥ पञ्चभद्रो गृढवंगः पृषः स्तन्धादिसप्तने । उरसादिभ्वावर्तद्यकेनोपप्रोभितः ॥५ २॥ बृध्नावर्तादिभिद्ष्ष्टैरावर्तेः परिवर्जितः । स्विम्धद्नाः किशोरो ऽयं पुष्णाति खामिनः श्रियम् ॥५३॥

॥ चतुर्भिः कलापकम् ॥

राजापि हि खर्य विज्ञो विज्ञायायं तथैव तम्। खयमानर् मर्वाङ्गं घृस्णाविलवारिणा ॥५४॥ पुष्पपूजां वस्तपूजां कला तस्याय वाजिनः। नृपतिः कार्यामास जवणोत्तारणादिकाम् ॥५५॥ श्रविन्तयच को ह्येनं तुरङ्गं रचितुं चमः। प्राचेणापायवज्जलाखेव रत्नानि भृतले ॥५ ६॥ यदा ममानुर्को ऽस्ति सदा विश्रक्षभाजनम् । श्रावको जिनदासाख्यः प्रख्यातः श्रावकव्रतः ॥५०॥ वृद्धिमान्खामिभनञ्च प्रमादपरिवर्जितः । म एवेद्गर्वस्य न्यासपाचलमईति ॥५ ८॥ जिनदासमयाह्रय सप्रसादं समादिशत्। रचणीयो ममात्मेवाश्विकारेरस्वया ह्ययम् ॥५८॥ प्रमाणमादेश दति जिनदासी ऽभिधाय च। निन्ये तमयं खरहे पदातिपरिवारितम् ॥६०॥ खानमयिकिपोर्ख चिप्तकोमलवालुकम्। सुषदं कार्यामास स गङ्गापु जिनोपमम् ॥६१॥ पवलान्यरजस्कानि खादूनि हरितानि च। हणानि चारयामाम तमयं खयमेव मः ॥६२॥ भूपदेशे मिकतिले लोष्टकाष्ट्रकवर्जिते। मुखरक्जी खयं धला वेजयामाम तं हयम् ॥६३॥ सुगन्धिभिञ्च सानीयैः पानीयैरेकतप्तकैः। तं खयं स्वपयामाम खयं मस्ती यदा तदा ॥६ ४॥

नीरङ् न वेत्यनुदिनं तमश्चं स परौचितुम्। खयं पर्यस्य पर्यस्यापग्यत्तनेत्रपद्माणी ॥६५॥ खबमार्ह्य गमयन्तुखं प्रथमधार्या । निन्धे पयः पायियतुं तं सरस्यनुवासरम् ॥६ ६॥ मरोग्टहानारे चाभूज्ञिनायतनसुचकैः। मंसाराब्धेरन्तरौपिमवाक्रान्तं न तेन यत् ॥६०॥ मा भ्रद्र्इहावज्ञेत्यश्वारूढो ऽपि तत्सुधीः। चिः प्रदिचणयामास यानायानिप सो उन्वहम् ॥६ ८॥ श्रश्वाद्ध डो ऽप्यवन्दिष्ट स देवं देवतत्त्ववित् । प्रमादो मा सा भ्रदस्थेत्यृत्तीर्थं प्राविभन्न तु ॥६८॥ एवं च जिनदाससं तथा इयमणिचयत्। यथा मरो गटहं चैत्यं विना नान्यत्र मो उगमत्॥००॥ यथा यथा स वर्ष्धे ऽश्विक्योरः भनैः भनैः । तथा तथा वर्टिधरे सम्पदो नृपवेक्षानि ॥ १॥ तस्य चाश्विकशोर्स्य प्रभावेण स सूप्रभुः। **उ**ख्य हो ऽस्ट्रेषाणां राज्ञामाज्ञाग्रतऋतुः ॥०२॥ ते लाजाकरणोदिया दध्युरेवं महीभुजः। हार्यो मार्यो ऽथवाश्चो ऽयं यत्रभावादयं जिता: ॥०३॥ तस्याश्रस्य तथा कर्तुमग्रकेषु तु राजसु। एकस्य मन्त्री सामन्तस्थोचे धीगर्वपर्वतः ॥०४॥ श्रहं केनाष्युपायेन तं हरिखामि वाजिनम्। दुष्करं किंमुपायस्थोपायशके हिं नो मितिः ॥ ७ ५॥

एवं कुर्विति सामन्तेनाषादिष्टः स धीनिधिः। मायया त्रावकीस्यागादसन्तपुरे पुरे ॥०६॥ तत्र चैत्यानि वन्दिला सुनौन्सुविहितानपि । जिनदासग्रहे गला ग्रहचैत्यमवन्दत ॥००॥ श्रावक्वनदनेनाथ जिनदासमवन्दत । मयूर्व्यंसकलेन श्रावकलं स दर्भयन् ॥०८॥ त्रभुत्यायाय वन्दिला तं साधर्मिकवत्सनः। जिनदासः पर्यष्टक्त्त्तो अयागानाहामयः ॥৩८॥ कपटश्रावको ऽष्युचे संसारे ऽहं विरिक्तिभाक्। न चिरात्रव्रजिष्यामि गाईस्छोन कतं मम ॥ ५०॥ तीर्थयाचां तु निर्माय निर्मायो धर्मवान्थवः। श्रादाखे सुगुरोः पार्श्व प्रभवत्पृत्रतं त्रतम् ॥ ८ ।॥ जगाद जिनदामो ऽपि महाता खागतं तव। समानभी लयो: सन्तु धर्मगोष्ठी सुखानि नौ ॥ ८ २॥ तथिति प्रतिपेदानं दानग्रीण्डः सधर्मिषु । तं प्रौत्यास्वपयनायात्रावकं निजनस्वत् ॥ ८३॥ श्रपि सानप्रयत्नेन निर्मलीकतसुन्तलान्। कस्त्ररीपङ्गमिलनांस्तस्य मुर्धन्यकारयत् ॥ ८ ४॥ सामनामन्त्रणसाखालेखानिष्वतसनिभम् । सुमनोदामगर्भे च धिमात्तं मूर्ध्वन्धयत् ॥ ८ ४॥ तदङ्गमङ्गरागेण च्योत्सामब्रह्मचारिणा । श्रवर्चयत्पुर्भिणा चान्दनेनातनीयसा ॥८६॥

निर्देग्धागुरुकपूरकस्त्ररीवासितान्यथ । वस्ताणि धर्मबन्धं तं धर्मधौः पर्यधापयत् ॥८०॥ लेखन्यपेयाखाद्यद्यां रमवतीमय। जिनदामस्तिमित्तं चणेन निरपीपदत् ॥८८॥ त्रासितो जिनदासेन इंसरोमासने ऽघ मः। त्रभोजि विविधेभोञ्चेर्विजुज्जञ्जनानिजम्॥८८॥ भोजनानन्तरं कद्मश्रावकेण द्रात्मना । महात्मा जिनदामो ऽथ प्रारेभे धर्मसङ्कथाम् ॥८०॥ खजनो जिनदामस्य तदैको अभेत्य चावदत्। कच्चे कच्चाणकार्येणोपेहि बन्धो मदोकसि ॥८१॥ श्रहोराचं च सकलं स्थातयं तच हि लया। कल्याणकुप्रको ऽपि लंकल्याणं किं लया विना ॥ ८२॥ शामेत्य्दिला खजनं जिनदासो विस्चा तम्। तं मायात्रावकम्बज्यांजहारातिहारगीः ॥८ ३॥ त्रवास्त्रमेव गन्तव्यं मया खजनवेसानि । मङ्गृहं लङ्गृहमिदं लथा रच्छं गते मथि ॥८ ४॥ श्रामेति प्रतिपेदे च स कूटश्रावको इसन्। जगाम जिनदामसु विश्वसस्तच द्रमंती ॥८ ५॥ निसंख दिवसे कौसुद्युत्सवो ऽभूनाहान्पुरे। इसीमपूर्वकं पौरवधूरामकलामकः ॥८ ६॥ रजन्यां च जनपदे कौसुदीमहद्रमंदे। म मायात्रावको ऽग्रङ्गं तमादायाश्वमश्रयीत्॥८०॥

श्रश्वो ऽपि सो ऽईचैत्यस्य विधाय विः प्रदक्षिणाम् । जगाम वार्यमाणो ऽपि तसिन्यर्सि नान्यतः ॥८ ८॥ व्यावृत्तः सर्मञ्चागात्तदेवायतनं पुनः । ततो ऽपि च यथौ गेहे मो अयो नान्यच कुच चित् । ८८॥ स दुःसामन्तसचिवो ऽन्यचायं नेतुमीयरः। न यावदभवन्तावदिभाति सा विभावरी ॥१००॥ पनायिष्ठ स द्षात्माभ्यदितञ्च दिवाकरः। तदा च जिनदासी ऽपि न्यवर्तत ग्टहं प्रति ॥१०१॥ त्रागक्किनदासञ्चात्रोषीज्ञनस्खादिदम् । वाहितः सकलां राचिं तवाश्वः कौसुदीमहे ॥१०२॥ किमेतदिति संभानो जिनदामो ऽप्यगाइहम्। ददर्भ चार्यं तं श्रान्तं चामं खेदमलीममम् ॥२०३॥ दिश्वाश्वो उस्येष हा धर्मऋलेन ऋलितो उस्यहम्। दति हर्षविषादाभ्यां मद्यः म परिषख्जे ॥१०४॥ ररच जिनदासी ऽश्वं सविशेषं तदादि तस्। जत्यथं न जगामेति म हि प्रियतरो ऽभवत् ॥१० ५॥ तमश्रमिव मां को ऽपि नोत्पर्थ नेतुमीश्वरः। तत्पन्थानं न हास्यामि परलोकसुखावहम् ॥१०६॥ कनकश्रीरयोवाच सहासं प्रेमबन्धरम्। यामकूटसुत दव मा लं खामिन्नडो भव ॥१००॥ तथाहि ग्राम एकस्मिन् ग्रामकूटसुतो उभवत् । एको विपन्निपिहको ऽत्यन्तद्ः खितमाहकः ॥१० ८॥

तमृचे रदती माता लं हि कापुरुषाधणीः। विना परकथां नान्यत्कर्म ते प्रतिवासरम् ॥१०८॥ श्रजीवडावमायेन पिता ते व्यवसायवान् । श्वारसं च व्यवसायं सर्वदा निरवाह्यत् ॥११०॥ लं जातु नोपक्रमसे व्यवसायं युवापि हि। श्रारभ्यवसायस्य निर्वाहे तु करीव का ॥१११॥ समानवयमसे हि जीवन्ति खेन कर्मणा। पद्रग्रण्ड दव भाग्यक्रिकार्मा लंग सज्जसे ॥११२॥ दारिद्रेण मदीयेन विभर्यदरमणदः। उदरे च सते को शो सत इत्येव मन्यसे ॥११३॥ पुत्र: प्रोवाच हे मातर्नातः पर्मनर्गलः । भविष्यामि करिष्यामि खल्वर्यापार्जनोद्यमम् ॥११४॥ व्यवसायसुपकान्तमर्थापार्जनहेतवे । निर्वाहियये हे मातर्निर्विषः पिता यथा ॥२१५॥ तस्यान्यदा ग्रामपर्षद्यपविष्टस्य पश्यतः। अनम्बद्धामहखरस्त्रोटचिलां हिवन्धनम् ॥११६॥ खर्मु ज्ञलयनं तमन्वधावच भामहः। धारचितुमसमर्थञ्चोर्ध्वा इरदो ऽवदत् ॥११०॥ भो भो ग्राममभामीनाः सर्वे ऽपि ग्रामदार्काः । यः को ऽपि शको वो मध्ये स से धरत रासभम् ॥११६॥ गामनूटसुतो ऽर्थस लाभं तसादि चिन्तयन्। धाविला तं खरं पुच्छे वन्ते फलमिवाग्रहीत् ॥११८॥

लोकै: स वार्यमाणो ऽपि यावत्तं नासुचत्खरम् ! तावत्तचरणाघातभग्नदन्तो ऽपतङ्ग्वि ॥१२०॥ तसानाथ लमधेवममद्भहमनुत्र्जन्। न जायते किमपि यत्मलमामाद्यियसि ॥१२१॥ जगाद जम्बनामाथ स्मितविच्छरिताधरः। खकीयकार्यग्रहिलः सोस्नक दव नास्यहम् ॥१५२॥ तथाहि भुक्तिपालस्वैकस्वाभृद्वोटिकोत्तमा । खयं स पुत्रीमिव तामलालयदपालयत् ॥१०३॥ प्रत्यजागर्यत्तां तु इतते लोदनादिभिः। पुमांसं मो बनं नाम समादिग्याश्वहदिदम् ॥१२४॥ खाद् खाद् यद्वंत्ये भोज्यं साप्नोति मोलकः। किंचिदेव ददौ तस्यै ग्रेषं तु ब्भुजे स्वयम् ॥१२५॥ मोस्ता ऽप्यर्जयमास चिरं वञ्चनया तथा। वडवाजीवविषयं कर्मीचैराभियोगिकम् ॥१२६॥ प्रपद्य कालधमं स तेन वचनकर्मणा। मृढः पान्य द्वारखे अभाम्यत्तिर्यगातौ चिरम् ॥१२०॥ चितिप्रतिष्ठे नगरे सोमदक्तदिजनानः। सूनु: मोस्तकजीवो ऽभ्रत्मोमश्रीकुचिजो उन्यदा ॥ १ ६ ८॥

मृतावती भवं भान्वा तिस्मिनेव पुरोत्तमे ।
पुत्री कामपताकाया गणिकाया श्रजायत ॥१९८॥
भातरिपतराभ्यां च पोष्यमाणः स मानवः ।
कमेण यौवनं प्रापाप्रमत्तः कणभिचया ॥१३०॥

धार्यमाणा इदयागे धानीभिर्दारयष्टिवत्। गि काद्दिता सापि क्रमेण प्राप यौवनम् ॥ १३१॥ वपुःपावनयोस्तस्या रूपयोवनयोरसृत्। भृष्यभूषणतात्यन्तं तुःखीव हि परस्परम् ॥१ ३ २॥ मियञ्च ग्रामतह्णाः स्पर्धमाणा महर्द्धयः । श्रामञ्चनत सृत्रं तस्वां मालत्यामिव षट्पदाः ॥ १ ३ ३॥ तस्यामत्यन्तमामनः सो ऽपि ब्राह्मणदारकः। मिषेवे श्वेव तद्वारं कामः मर्वेकषः खलु॥ १ ३ ४॥ राजामात्यश्रेष्ठिपुचादिभिः यह महर्द्धिभिः। कीडनी तमवज्ञासीत्तां दृष्टेव जिजीव सः ॥१ व ५॥ सा तु संभावयामास दरिद्रं न दृशापि तम्। गणिकानां खभावो ऽयं रागो धनिनि नाधने ॥१३६॥ स ब्राह्मणकुमारो ऽपि मारमार्गणदारितः। तत्कर्मकर्तां भेजे तत्पार्यं हातुमचमः ॥१३०॥ म चक्रे क्रिषिकर्माणि मार्थ्यं वार्युदञ्चनम्। कण्पेषण्मन्यच तस्याक्रत्यमभूत्रि ॥१३६॥ य तु निःसार्यमाणो ऽपि निरसाषीन तद्गहात्। लषां व्युचां न्यकारं संसेचे ताडनाद्यपि ॥१३८॥ तद्युष्मास्वर्वतीयायास्वहं कर्माभियोगिकम्। नार्जिथियामि स दव इततं वो युक्तिक लपनैः ॥२४०॥

ततः कमजवत्यूचे हे नाथ कमजानन । मामाइमग्रकुनिवन्मा लं माइमिको भव॥१४१॥

तथा हो कः पुमान्देशान्तरे दिर्भिचपी डितः। चचाल खजनं हिला सार्थेन महता मह ॥१४२॥ एकस्यां च महाट्यां सार्थ त्रावासिते सति। श्राहतुँ तणकाष्टादि स एको ऽपि विनिर्ययौ ॥१४३॥ तदा च सुप्रवाचास्यात्पच्छेको वनगङ्गरे। दन्तलग्नामिषखण्डान्यादायारोहदं च्रिपम् ॥१ ४ ४॥ मा साइसमिति सुद्धः स भणनां सखादकः। प्रकुनिस्तेन जगदे पुरुषेण सविसायम् ॥१८५॥ रौषि मा साइसमिति वाघासानांसमित च। सुम्धस्वं दृश्यसे वाचो ऽनुरूपं कुरूषे न च ॥१४६॥ हिला साचाङ्गवसुखं तददृष्टसुखेच्छ्या । तपश्चिकीर्षस्तमि मामाहमखगोपमः ॥ १४०॥

जम्बूर भिद्धे स्मिला न सुद्धामि भवदिरा। नहि भ्रायाग्यहं खार्याज्ञानानस्त्रमुहत्त्रयाम् ॥ ८ ४ ८॥

चितिप्रतिष्ठे नगरे जित्राचोर्महीपतेः। प्रोधाः सोमद्त्तो ऽस्त्सर्ववायधिकारकृत्॥१४८॥ तस्य मिचमभूदेवं महमित्रो ऽभिधानतः। सर्वत्र मिलितः पानखादनादिभिरैक्यवान् ॥१५०॥ पर्वमित्रो ऽभिधानेन तस्यास्ट्रपरः सुहत्। श्वागतेषुत्सवेस्वेव सन्मान्यो नान्यदा पुनः ॥१५ १॥ प्रणामिननामाभृत्युह्त्तस्य हतीयकः। यथादर्भनमान्नापमानोपक्रतिभाजनम् ॥१५२॥

प्रोधसो उन्यदा तस्य काष्यागिस समागते। कुपितस्तं न्यजिष्टचद्भपतिश्चण्डग्रायनः ॥१५३॥ विज्ञाय तदिभिप्रायं रात्रावेव प्रोहितः। मित्रस्य सहिमत्रस्य सदनं दैन्यभाग्ययौ ॥१ ५ ४॥ ममाद्य रहो राजेति कथयिला पुरोहितः। तमृचे वङ्गहे मित्र गमयास्य ग्रुभां दशाम्॥१५५॥ हे मित्र ज्ञायते मित्रमापत्काले ख्पिकिते। खरहे गोपियला मां तनीचीं च कतार्थय ॥ १ ५ ६॥ महिमचो जगादैवं मैची मस्रति नावयोः। तावदेवावयोभें ची यावद्राजभयं निह ॥१५०॥ लं ममाणापदे राजदूषितो मङ्ग्हे वसन्। जाणीयुं ज्वलदूषें हि चिपेत्को अपि न वेमानि ॥१५८॥ तवैकस्य कते नाहमात्मानं सकुट्म्वकम्। अनर्थे पातिययामि व्रजान्यवास्तु ते भिवम् ॥१५८॥ एवं च सहिमचेण सोमदत्तो ऽपमानित:। पर्वमित्रस्य मित्रस्य लिरितं सदनं ययौ ॥१६०॥ राज्ञो ऽप्रसादवृत्तान्तं पर्वमित्रस्य स दिजः। तथैव कथयामाम तदाश्रयक्ताभयः ॥१६१॥ पर्वमित्रो ऽपि तत्पर्वमैत्रा निष्क्रयकाम्यया। महत्या प्रतिपत्त्या तं ददर्भवसुवाच च ॥ १६ २॥ लया पर्वखने केषु तेसी: सम्भाषणादिभि:। स्ते हमकारैर्मतमाणा अपि कीताः सखे ध्रुवम् ॥९ ६ व॥

न भवामि तव भातर्यदि व्यमनभागभाका । कौ लीनं से कु लीनस्य तदानी सुपतिष्ठते ॥१६४॥ किंतु लगीतिविवगो उनर्थमप्यातानः महे। लुटम्बमिष से उन्धं गच्छेदिति तु द्साइम् ॥१६५॥ कुट्ममि ने प्रेयः प्रेयांस्त्मिप हे सखे। किं करोमि दिधाचित्त इतो व्याघ्र इतसाटी ॥१६६॥ डिकारूपैरहं हासा मकीटकपलागवत्। तसारिभ्यो (नुक्रम्पख खस्ति ते (न्यच गम्यताम् ॥१६०॥ मल्लायापि हि तेनैवं पुरोधाः म निराक्तः। निर्ययो तह हा देवे दुष्टे पुत्रो ऽपि दुष्यते ॥१६ ८॥ श्राचलरं चानुगम्य पर्वमिने गते सति। दधौ पुरोधा द्:प्रापरोधा व्यमनवारिधिः ॥१६८॥ मया ययोदपक्षतं परिणामस्तयोरयम्। तङ्गवास्यधुना दीनः कस्याहं पारिपार्श्विकः ॥१७०॥ श्रद्ध प्रणामिनस्य यामि मिनस्य सन्निधौ। तचापि नास्ति प्रत्यामा प्रीतिस्तसिंश वाङ्मयी ॥१०१॥ यदा विकल्पैः पर्याप्तमाप्तः सो ऽप्यस्ति से मनाकु। प्रेचे तमपि कचापि को ऽपि स्वाद्पकारकत्॥१०२॥ द्ति प्रणामिमवस्य भिवस्य सदनं ययौ। षो ऽथाभागतमाचं तमभ्यद्खाल्ताञ्जलिः ॥१७३॥ उवाच च खागतं वः किमवस्था व ईदृशी। प्रयोजनं मया किं वो ब्रूत यत्करवाष्ट्रम् ॥१०४॥

पुरोधा राजवृत्तान्तमाखाय तमदो ऽवदत्।

त्यच्यामि मौमां राज्ञो ऽस्य माहाय्यं कुरु में सखे॥१०५॥

सो ऽप्युवाच प्रियानापैरधमणीं ऽस्मि ते सखे।

काला साहाय्यमधुना भिवस्याम्यनृणस्तव॥१०६।

मा भैषीरेष ते पृष्ठरचो ऽहं मिथ जीवित।

न कश्चिदीश्वरः कतें लद्रोमणो ऽपि हि विप्रियम्॥१००॥

पृष्ठोत्तंसितद्यणीरो ऽधिज्योक्षतप्रराधनः।

प्रणामिन्नो ऽग्रे चके निःप्रद्वस्तं पुरोहितम्॥१००॥

ययौ पुरोहितस्तेन सह स्थानं समीहितम्।

श्रन्थस्च निराग्रद्वस्तच वैष्यिकं सुखम्॥१०८॥

यत्र चोपनयो जीतः सोमदत्तस्य सिन्धः।
सहिमचस्य मिचस्य तुःखो भवित विग्रहः॥१८०॥
विग्रहो ऽयं कर्मराजञ्जतायां मरणापिदः।
सिक्तो ऽपि हि जीवेन सह नैति मनागिप॥१८१॥
पर्वमिचसमानाञ्च सर्वे खजनवान्धवाः।
प्राणामिचसदृशो धर्मः गर्मनिवन्धनम्।
यः परचापि जीवेन गच्छता सह गच्छिति॥१८३॥
तदैह्लोकिकसुखाखादमूढो मनस्विनि।
पर्कोकसुखं धमं नोपेचिष्ये मनागिप॥१८४॥
जयश्रीश्वास्थान्नाथ तुःखताख्वधीनिधे।

नागश्रीवनो इयसि परं कूटकथानकैः ॥१८५॥

तथाहि रमणीयाख्ये पुरे राजा कथाप्रियः। वारंवारेण पौरेभ्यो उचीकथलात्यहं कथाम्॥१८६॥ तच चामीत्प्रे विप्र एको दारिद्यविद्रतः। भान्वा भान्वा खिल दिनं मो ऽजीवत्क णभिचया ॥१ ८०॥ अन्यदा तस्य विषय निर्चर शिरोमणेः । कथाकथनवारो असूचिन्तयामास चेतसि ॥१८८॥ सनिपातवतीवेयं खनामकथने ऽपि हि। जिक्वा स्वलति से नित्यं का कथाकथने कथा॥ १८८॥ कथां कथयितुं नाहं जानामीति यदि ब्रवे। तत्कारामन्दिरं नीये का गतिर्मे भविष्यति ॥१८०॥ कुमारी द्दिता तस्य तं चिन्ताम्विपताननम्। टृद्वापप्रच्क का चिन्तातस्या इत्तं जगौ च सः॥१८१॥ द्हितोवाच मा तात चिन्तासन्तानभाग्यव। लदीये वारके गला कथियाम्यहं कथाम् ॥१८२॥ इति खाला परिहितश्वेतवस्ता नृपान्तिके। गला जयाभिषं दत्ता नृपं मोचे कथां ग्रहणु॥१८ ३॥ राजापि तस्यासादृचनिःचोभलेन विस्नितः। उत्कर्णो ऽसत्कयां श्रोतुं गीतिं स्ग दवोचकैः ॥१८ ४॥ सापारेभे कथितुमिहैव नगरे दिजः। नागप्रमीयिहोत्र्यस्ति क्षिभिचैकजीविकः ॥१८५॥ मोमश्रीरिक तद्वार्या तस्या उदरभ्रहम्। नागश्रीनांम दृहिता क्रमेणाप्तास्मि यौवनम् ॥१८ ६॥

पिलभ्यां च प्रदत्ताहं चट्टाय दिजसूनवे। सम्पदामन्ह्रपो हि स्त्रीणां संपद्यते वरः॥१८०॥ प्रयोजनेन नेनाप्यौदाहिनेनान्यदा मम। श्रयातां पितरौ ग्रामं मां सुक्षेत्रा किनीं ग्रहे॥ १८ ८॥ ग्रामान्तरं च पितरौ यिसान्तेव दिने गतौ। तिसानेव दिने अधागादिपचट्टः स सद्ग है ॥१८८॥ खसम्पदनुसारेण विनापि पितरौ तदा। तस्याकार्षमहं स्नानभोजनादिभिरौचितीम् ॥२००॥ खङ्गाप्रसारणं चैकं ग्टहसर्वस्वमातानः। प्रयनायापेयामि सा तस्याहं दिवसात्यये ॥२०१॥ ततो मया चिन्तितं च पर्यङ्को उस्य समर्पितः। ग्टहोवीं च ज्लद्दवींकरा तस्यां प्रये कथम्॥२०२॥ तिद्वभ्यती स्वायनाच्छ्ये ऽस्य गयनीयने । निग्नि नौरअतमि न हि द्रच्यति को ऽपि मान्॥१०३॥ श्रखापामिति तत्रैव निर्विकारेण चेतमा। मदङ्गसार्थमासाद्य स लभुनादनातुरः ॥२०४॥ द्विया चोभेण विषयनिग्धिन च तस्य तु। मद्यः शूलं समुत्पनं विपनस्तद्र्जा च सः ॥२०५॥ श्रचिन्तयं च भौताहं परासुमवलोक्य तम्। मम दोषेण पापायाः प्रावदेष मृतिं दिजः ॥२० ६॥ कछाद्य कथयाम्येवं क उपायः करोमि किम्। एकाकिनी कयं चासुं ग्रहान्निःसार्याम्यहम्॥२००॥

दत्यहं खण्डमो ऽकाषं क्रूमाण्डमिव तदपुः।

गतं खिनला तचेव न्यधामय निधानवत्॥२०८॥

पूरियला च तं गतं सुषमीकृत्य चोपिर।

प्रमार्जयमिलमं च ज्ञायते न यथा हि तत्॥२०८॥

पृष्यैर्गन्थे स्रू पृष्य स्थानं तदासितं मया।

ग्रामान्तराच पितरावागतौ को ममाधुना॥२१०॥

राजायुवाच यदिदं कुमारि कथितं लया।
तत्सर्वमिपि किं मत्यं ततः मा पुनरक्रवीत् ॥२११॥
कथानकानि यानि लं ग्रुणोखन्यानि पार्थिव।
तानि मत्यानि चेदेतदिप मत्यं तदाखिक्रम् ॥२१२॥

एवं नागश्रिया राजा यथा विस्नापितस्तथा। नाथ प्रतारयस्यस्नान्तिं कल्पितकथानकैः॥२१३॥

जम्बू रूपे प्रियाः सर्वा नाहं विषयको लुपः।
लिखताङ्गवत्त्रथा चास्ति श्रीवसन्तपुरं पुरम्॥२१४॥
तत्राभद्भविंभ्दतीनां वज्रायुध द्वाज्ञया।
राजा ग्रतायुधो नाम रूपेण कुसुमायुधः॥२१५॥
तस्थाभृक्षिता देवी देवीव खिलताङ्गतिः।
कालानां सकलानामधेकं विश्रामधाम या॥२१६॥
मत्त्वारणमारु स्वे विनोद्यितं दृगी।
सान्यदा द्रष्टुमारेभे संचरन्तमधो जनम्॥२१०॥
धिस्मिन दिम्धानिमव स्कारेण हारिणा।
कस्वरीपिङ्काक्रभृं सदानिमव दिन्तनम्॥११८॥

हषस्तन्धं पृष्ट्रस्तं पद्मोपमकरकमम्।

गीवाकरकमामुक्तजात्यकाञ्चनसृषणम् ॥२१८॥

कपूरपूर्णतास्तृत्वप्रदृद्धमुखमौरभम्।

सारजैवपताकाभं तिलकालंकतालिकम् ॥२२०॥

श्रङ्गरागच्छलान्धूतं लावप्यमिव विभ्रतम्।

धूपायितां ग्रुकामोदमेदुरीकतवर्स्यकम् ॥२२१॥

वपुः श्रिया श्रियो देव्या दितीयमिव नन्दनम्।

पुमां सा द्रश्रीकं युवानं यान्तमध्यनि ॥२२१॥
॥ पंचिभः कुलकम्॥

तद्रूपाकोकनो साम्लोचना सा सुकोचना।
क्रिस्था स्वीक्तान्य स्वीक्तान्य स्वाच्या स्वीक्तान्य स्वाच्या स्वीक्तान्य स्वाच्या स्वच्या स्वाच्या स्वच्या स्वच्या स्वाच्या स्वच्या स्वाच्या स्वाच्या स्वच्या स्वाच्या स्वाच्या स्वाच्या स्वाच्या स्वच्या स्वाच्या स्वाच्या स्वच्या स्वाच्या स्वाच्या स्वाच्या स्वाच्या स्वच्या स्

को उमाविति ज्ञापय मां ज्ञापयिला तथा कुर । यथा हि संगमव्यासुं निर्वापयसि से वपुः ॥२२८॥ गवा जावा च सा चेटी पुनरागता सवरम्। राज्ये वज्जपयद्धर्यनाटकैकमहानटौ ॥२३०॥ वास्तवः पत्तने ऽचैव खिलताङ्गो ऽयमाख्यया। मसुद्रप्रियमञ्ज्ञस्य मार्थवाहस्य नन्दनः॥२३१॥ मौभाग्यमन्त्रथञ्चायं दामप्ततिकलानिधिः। कुजीनस युवा चेति स्थाने स्वामिनि ते मनः ॥ १ ३ २॥ श्रकाकतानुसारेण गुणानपि हि निश्चिनु। यचाक्ततिस्तच गुणा दिति लोके ऽपि गौयते ॥२३३॥ नारी खेकासि गुणिनी लं यथैष तथा नृषु। तहूयोगुँ णिनोयोंगं घटयामि समादिश ॥२३४॥ एवं कुर्विति राज्यूचे तस्या इस्ते च तस्त्रते 🕒 केखं प्रेमाङ्करासोट्पयः स्रोकाङ्कमार्पयत् ॥२३५॥ मद्यो दास्यपि मा गला दूतीकर्मेककोविदा। जगाद खिलताङ्गाय खिलतोपज्ञवाचिकम् ॥१३६॥ प्रवर्श्व तद्भिरंसाथां चिताङ्गं चटूकिभिः। त्रर्पयामास तं लेखं तस्य प्रीणियतुं मनः ॥२३०॥ स सद्य उद्यत्म् जनः कदम्ब द्व पुष्पितः। तं प्रेमचन्ननं लेखं वाचयामाम तद्यथा॥२३८॥ यदा दृष्टो ऽसि सुभग तदाचपि वराक्यहम्। पश्चामि लनायं सर्वे योगेनानुग्रहाण माम्॥१३८॥

वाचियलेति तं लेखं सो ऽवादीद्यि कोविदे। क च मानाः प्रेवामा विणिगावः क चास्यहम् ॥ २ ४ ०॥ न ह्येतच्छकाते धतुं हृदये भ्रियते ऽथवा। न वक्तं प्रकाते तर्हि यहं स्थे नृपयोषिता ॥२ ४१॥ भकाते यदि हि स्पृष्टुं भूखेन भभिनः कला। तदान्यपुंसां सम्भोगविषयो राजपत्यपि ॥२४२॥ दाच्यवाचामहायच्य समस्तमपि द्ष्करम्। तव लहं सहायासि चिन्तां सुन्दर मा क्रया: ॥२ 8 ३॥ त्रनरन्तःपुरमपि मद्द्या लमलचितः। पुष्पमध्ये स्थित इव कंचरिक्यस्य लंभिया ॥ २४४॥ श्राइयेः समये मां सा तेनेत्यृका च चेटिका। मद्यो गला तदाचख्यौ राज्यौ हर्षे च्छ्रसद्भ्वे ॥३ ४ ५॥ तसङ्गमं चिन्तयन्या जितायास्तदाद्यपि। भन्यदा पत्तने कौसुद्युत्सवो उन्द्रकानोहरः॥२४६॥ गरमप्राचने नायां द्राधगुद्धमरोसामि। बहिर्भमौ ययौ राजा तदाखेटक जी जया ॥ १ 8 ०॥ तदा च विजनी भृते परितो राजवेशानि। तयैव चेट्या लिलता लिलताङ्गं समाज्ञयत्॥२४८॥ देवा विनोदसुद्दिश्व सा दाखनःपुरे नरम्। नवीनयचप्रतिमायाजेन तमवीविभत् ॥२४८॥ लिता लिताङ्गय तौ चिराच्चातमङ्गभी। सखजाते मिथो गाढं वसीविटिपनाविव ॥२५०॥

विविदुः मौविदास्वैवमनुमानादिकोविदाः। निस्तितं परपुरुषप्रवेशो उन्तःपुरे उभवत् ॥२५१॥ सुषिताः स्रो वयमिति तेषां चिन्तयतामपि। ममाप्याखेटकक्रीडामाययौ मेदिनीपतिः ॥ २५२॥ ते च राज्ञे व्यज्ञपयञ्चक्कलादानपूर्वकम। श्राग्रहासाकमस्यनः पुरे परपुमानिति ॥ २५३॥ ग्रब्दायमाने पन्नद्धे विद्याय निस्तत्रमस्। प्रविवेश विश्रां नाथः ग्रुद्धान्ते परिमोषिवत् ॥२५४॥ मा चेटी चतुरा दारदत्तदृग्गेदिनीपतिम्। दर्भ दूरादायान्तं राच्ये ज्ञापयति सा च ॥ २ ५ ५ ॥ राज्ञी दास्यपि तं जारसुत्याक्योपरिवर्त्वाना । बहिश्चिचिपतुस्त्रणें ग्टहावकरराप्रिवत् ॥ २ ५ ६॥ म पपातौकसः पञ्चात्प्रदेशस्य महावटे। निजीय चाखात्त्रवेव गुहायामिव कौ प्रिकः ॥२५ ०॥ कूपे तचा ग्राचिखाने द्र्गन्धानुभवप्रदे। म तस्यौ नरकावास दव पूर्वसुखं सारन्॥२५ ८॥ श्रीचन्तयच बद्यसात्कर्यचिद्वटादहम्। निर्याखामि तदौदृचोदवैभीगेरलं मम ॥२५८॥ राज्ञी दासी च तस्थानुकम्पया तच चावटे। नित्यं चिचिपतुः फोनां तया श्वेव जिजीव सः॥२६०॥ प्रावृद्ध्युपस्थितायां च ग्रहप्रस्ववणास्थसा।

स कूपो विभरांचके पातकेनेव दुष्ट्धीः ॥२६१॥

प्रववत्यो उत्थसा तेन वाह्यविवातिरंह्या।

वप्रदारिकया बाह्यपरिखायामपात्यत ॥२६२॥

उत्तात्य वारिपूरेणालावूणलिमवोचकैः।

सो उचिप परिखातीरे नीरेणातीं सुमूर्कं च ॥२६३॥

दैवादागतया तच कुलदेवतयेव सः।

धाद्या दृष्ट्य नीत्य संगोष्य निजसद्मनि ॥२६४॥

पाल्यमानः कुटुम्बेनाभ्यङ्गस्तानाप्रनादिभिः।

किन्नप्रकृढगाखीव स बस्व पुनर्नवः॥ २६५॥

श्रव चायसुपनयो यथा हि लिलताङ्गकः।
कामभोगेव्यनिर्देणस्तथा जीवः ग्ररीरिणाम् ॥२६६॥
यथा देवीपरिभोगस्तथा वैष्ठिकं सुखम्।
श्रापातमाचमधुरं परिणामे ऽतिदारुणम् ॥२६०॥
कृपवासिनभो गर्भः फेलाहारममं हि तत्।
माचा जग्धान्नपानाद्यैद्वर्भपरिपोषणम् ॥२६०॥
यो ऽव्दाम्बपूरितादिष्ठाकूपात् खालेन निर्गमः।
पुद्रकोपचिताद्वर्भाद्योग्या निर्गमनं हि तत्॥२६८॥
पतनं परिखोत्सङ्गे यत्पाकाराद्वहिःस्थिते।
गर्भवासान्निपतनं स्तिकाभवने हि तत्॥२००॥

या मूर्को मिलनापूर्णपरिखातीरतस्तुषः।
जरायस्यायात्कोग्रानद्विःस्वस्य मूर्कनम्॥२०१॥
या धानिका यथा चास्रद्देशोपग्रहकारिणी।
सा हि कर्मपरीणाममन्तिर्ज्ञायतामिय ॥२०१॥
स्यो राज्ञी लिलिताङ्गं यदि तद्रूपमोहिता।
चेव्या प्रवेग्रयेदन्तःपुरान्तः प्रविग्रेत्स किम्॥२०३॥
पत्यः प्रोचुः कथं नाम प्रविग्रेत्सो उत्त्यधीरिष।
श्रनुस्तं सारन्दुःखं विष्ठावटिनपातज्ञम्॥२०४॥
जस्क्ताच सो ऽज्ञानवग्रेन प्रविग्रेदिष।
श्रहं तु नानुतिष्ठामि गर्भमङ्गान्तिकारणम्॥२०५॥

जम्नूनाको ऽय ताः पत्यो विज्ञातदृढिनिश्चयाः।
प्रतिबोधसुपेयुष्यः चमियलैवमृचिरे ॥२०६॥
निस्तारयासानिप लं यथा निस्तरिम स्वयम्।
नात्मकुचिंमरिलेन संतुष्यन्ति महाप्रयाः॥२००॥
जम्नूनाको ऽय पितरी युद्धरा बन्धवो ऽपि च।
जन्दः साधून्तधर्माम प्रत्रच्या नो ऽप्यतः परम्॥२०८॥
प्रभवो ऽप्यभ्धधान्मिच पित्नापृच्क्य सलरम्।
परित्रच्यासहायस्ते भविष्यामि न संप्रयः॥२०८॥
प्रविष्नमस्तु ते मा सा प्रतिबन्धं क्षष्याः सखे।
दित जम्नूकुमारो ऽपि प्रभवं प्रत्यभाषत ॥२८०॥

विभातायां विभावयां जम्बनामा महामनाः। ख्यं मंबहति स्नोचैरिधिनिक्रमणोत्सवम् ॥२ ६ १॥ स्वाला कलाङ्गरागं च सर्वाङ्गीनं च पर्धधात्। त्रलङ्कारान्रतमयान्कल्पो ऽयमिति कल्पवित् ॥२ ८ १॥ जम्बूरनादृतेनाथ देवेन कतसनिधिः। उदाच्यां नुमहस्रेण भिविकामार्रोह च ॥२ ८ ३॥ दानं विश्वजनीनं स ददानः कल्पष्टचत्। प्रश्रसानो लोकेन जम्बू: काम्यपगोदस्य: ॥२ ८ ८॥ सुधर्भखामिगणस्त्पादपद्मपविदितम्। जगाम तं वनोदेशं धाम कच्चाणसम्पदाम् ॥ २८५॥ युगाम् ॥ गणसङ्ख्रीवतोद्यानदारदेशे स देशिवान्। याण्यानाद्दतारीत्संसारादिव निर्ममः ॥ २ ६ ॥ सुधर्मस्वामिनः पादानापदक्षीधितारकान्। पञ्चाङ्गस्ष्वस्पीठः स प्रणम्य व्यजिज्ञपत् ॥ १ ८ ७॥ संशारसागरतरीं प्रवच्यां परसेश्वर । मम मखजनसापि देहि धेहि क्रपां मिय ॥२ ६ ६॥ पञ्चमः श्रीगणधरो ऽष्येवमभ्यर्थितस्तदा। तसे सपरिवाराय ददौ दीचां यथाविधि ॥२ ६८॥ पित्वनाष्ट्रच्या चान्येद्युः प्रभवो ऽपि समागतः। जम्बूकुमारमनुयान्यरिक्रच्यासुपाददे ॥२८०॥

श्रीजम्बूखामिपादाज्ञमरात्तः प्रभवो ऽभवत् ।

शिष्यभावेन तस्वैव दत्तः म गुरुणा यतः ॥१८१॥
श्रीसुधर्मगणस्त्पदाम्बुजोपामनभ्रमरतां समुद्रहन् ।
दुःसहानगणयन्परीषहानार्षभिर्विहरति सा नेदिनीम् ॥१८२॥

हत्याचार्यश्रीहेमचन्द्रविरचिते परिभिष्ठपर्वणि स्वविरावजी-चिरते महाकास्ये मिद्धिवृद्धिकथा-जात्यायिकभोरकथा-ग्रामकूट-सुतकथा-सोचनकथा-मानाहमकुनिकथा-चिस्रहृत्कथा-विप्रदृहित्व-नागश्रीकथा-खिलताङ्गकथा-मपरिवारजम्बूप्रविद्या-प्रभवप्रविद्यावर्णनो नाम त्वतीयः सर्गः ॥

## चतुर्थः सर्गः ।

ग्रन्यदा श्रीगणधरः सुधर्मा विहरन्भुवि। जगाम चन्पां नगरौं जम्बू खाम्यादिशिष्ययुक् ॥१॥ पुरीपरिभरोद्याने गणसत्परसेश्वरः। ममवामरद्द्वतधर्मकत्यद्रुमोपमः ॥२॥ सुधर्मखामिपादाज्ञवन्दनाय पुरीजनः। गन्तं प्रवहते भन्ना इज्ञेखोत्कर्षभागानाः॥३॥ नागर्थः पादचारेण झणज्झणितनूप्राः। काञ्चिच्चग्मुः स्रथीस्तधिमास्रभंत्रगर्भकाः॥४॥ काश्चिच रथमारु नागर्यः पतिभिः सह। तैस्ततः प्राजयामासुस्वरितवरितं रथान् ॥५॥ काञ्चित्त्यक्तान्यकर्माणः श्राविका निर्ध्यर्ग्रहात्। क्यारोपितिशिशवः कपिमत्याद्पोपमाः ॥६॥ श्रशास्त्वा ययुः केऽपि महेभ्याञ्चलकुण्डलाः। श्वेतातपचे: सुर्वन्तो दिवसुत्पृण्डरी किणीम् ॥०॥ श्रीमतां गच्छतां त्रणं मिथः मङ्घर्षताडनात्। हारमुकाफलैर्भष्टैर्दन्तुरा मार्गभूरसृत् ॥ ८॥ तदा तस्यां नगर्थां च कृणिकः पृथिवीपतिः। दृद्दा यान्तं तथा लोकमिति पप्रच्छ वेचिणम् ॥८॥ किं याचाद्य पुरोपान्ते देखाः कस्याश्चिद्द्यता। कसापि हि महेभ्यस किसुदापनिकोत्सवः ॥१०॥

किं महान्कौसुदीप्रायों महो वा कञ्चिदागतः। पूजाविश्रेषो यदि वोद्यानचैत्ये प्रवर्तते ॥११॥ किं वा जैनसुनिः कोऽपि महात्मा समवासरत्। यदेवमखिलो याति लरितं नगरीजनः॥१२॥

॥ चिभिर्विग्रेषकम् ॥

वेची तदैव विज्ञाय नरेन्द्राय व्यजिज्ञपत्। दतो ऽस्ति समवस्टतः सुधर्मा गणम्ददरः ॥१३॥ वन्दितं गणसत्पादान्सवी ऽयं याति पूर्जनः। एकातपचाई द्वर्भराञ्चं विजयते तव ॥१ ४॥ राजा प्रोवाच हे वेचिन्धन्यो ऽयं नगरीजनः। य एवं लरते इन्त सुधर्मखामिवन्दने ॥१५॥ श्रहो जाग्रदवस्थो ऽपि सुषुप्तावस्थतामगाम्। यदद्य गण्मद्देवमपि न जातवानहम् ॥१६॥ तद्गला गणस्तपादान्वन्दे ऽहमपि सलरम्। तिष्ठन्ति ते हि नैकचाप्रतिबद्धाः समीरवत् ॥१०॥ द्रत्यायामनाद्राजा सोरराजीवलोचनः। चट्टांग्राभिरिव यूते पर्यधाच्छेतवाममी ॥१८॥ त्रासुचत्कर्णं जतयोर्य मौ क्रिककुण्डले। सुधाकु उव खक्समुनां ग्रच्यपूरिते ॥१८॥ इदि चालम्यामास हारं विसलमी किनम्। जावण्यसरितः फेनरेखामिव तटस्थिताम् ॥२०॥

श्रन्यान्यपि हि सर्वाङ्गं रतालङ्करणानि सः। बभार स्मार्धरः कल्पद्रम दवापरः॥११॥ श्राकाशस्प्रितस्बच्छं पर्यधादय चोलकम्। नृत्यन्तिमव तत्सार्भात्समीरतरचाञ्चचम् ॥२२॥ सुगन्धिसुमनोदामगभिते कज्जलक्क्विम्। ग्रस्तेन्द्रपारुडभाभं धिमानं मूर्ध्वनभयत् ॥ १३॥ भद्राणां कारणं भद्रवारणं सो ऽरिवारणः। श्रारोद्दारोद्दकरात्पञ्चास्य दव पर्वतम् ॥२ ४॥ दिश्केखामिव कोसि पाणिभ्यां नर्तयन्स्णिम्। पादाभ्यां प्रेरयामास करिणं भूमिवासवः॥ २५॥ निर्भरैः पादपातैर्मे मा सद्भर्भङ्गरेति सः। मन्यरं मन्यरं गन्तुं क्षपयेव प्रचन्नमे । २६॥ गर्जन्नत्यूर्जितं वर्षन्मद्वारि निरन्तरम्। जनेनाल चि स गजः पर्जन्य दव भूगतः ॥२०॥ नृत्यन्त दव वन्गन्तो सुखायस्पर्भिजानवः। प्रावन् केच भो अवास्तं गजमारू उसादिनः ॥२ ८॥ प्रो विजयपंसीनि दर्ववर्याखनेकाः। श्रवाद्यन्त तदा युन्ने र्मिथः संविध्यतस्वनम् ॥१८॥ प्रब्दायमानमभितस्त्रर्थाणां प्रतिप्रब्दितै:। त्रपौर्षेयसुद्दामवाद्यान्तरमभुत्रभः ॥३०॥ सुधर्मखामिगणसत्पादपद्मैरधिष्ठितम्। श्रामसाद वनोद्देशं नृषो ऽथ सपरिच्छदः ॥३१॥ कुसोपरि सृणिदण्डाघातेन स्वापितादय ।
कचां ग्रहौलावातारीत्कुचराद्राजकुच्चरः ॥३२॥
संयक्तपादको दूरौकारितच्छचचामरः ।
वेचिवाद्यमपि त्यक्ता महावाद्यमंहौपतिः ॥३३॥
भक्ता स्वमपि मन्वानः मामान्यजनसन्त्रिभम् ।
वन्दाक्रआवकान्यग्रकुद्यहोमाचकच्कः ॥३४॥
श्रावहाच्चिना कुर्वकुकुटं सुकुटोपरि ।
सुधर्मखामिनं दृष्टा दूरादिप नमो ऽकरोत् ॥३५॥
॥ चिभिर्विशेषकम् ॥

नला च निषमादाये ऽग्रेमरो भित्रपालिनाम्। तदक्षद्त्तदृयाजा तिक्थियपरमाण्वत् ।३६॥ तत्र गणसद्वः सुधर्मा धर्देशनाम्। प्राणिकारुणिकञ्चके श्रोत्रश्रोचसुधाप्रपाम् ॥३०॥ देशनानो च गण्धिच्छ्यान्यश्वनेरेश्वरः। जम्बूखामिनसुद्दिग्य प्रपच्छ परसेश्वरम् ॥३८॥ भगवन्रद्भतं रूपमिदं मौभाग्यमङ्गतम्। तेजो ऽप्यद्भुतसेतस्य महर्षेः सर्वमङ्गुतम् ॥३८॥ तथाहि यमुनावीचिकुटिलम्यामलाः कचाः। नेचे कर्णान्तिश्रान्ते नामानासाम्बे दव ॥ ४०॥ अवभी नेचसरमीतीर खे दव गुजिन । काएडः कम्बृविडम्ब्येष वचो ऽर्रासचोटरम् ॥ ४ १॥ त्रायतौ भरको वाइदण्डावाजानुकिनो।

सुष्टिग्राद्वी मध्यदेशः सन्यू चालानसिन्ने ॥४२॥
एणीजङ्गोपमे जङ्गे करांद्रि कमलोपमम्।
ह्रिपसम्पद्मेतस्य कियदा वनु मादृशः॥४३॥
॥ चतुर्भिः कलापकम्॥

महाभागस्य सौभाग्यमप्यस्य न गिरां प्रि। यदेनं बन्धुमिव से पश्चतः श्रीयते सनः ॥ ४४॥ महातेजाञ्च कोऽयेष तथाह्येतस्य तेजमा। न सम्यक् पार्यते द्रष्टुं रूपमण्यस्ति यादृगम् ॥४५॥ श्रष्ट्यं चाभिगम्यं च तेजो ऽसुख महासुनै:। किमहस्तर्भीतांश्वीरेकचाक्रय पिण्डितम् ॥४६॥ कियाचा कथाते तेजोराणिरस्य तपोनिधेः। यत्पादनखरभीनामपि दासीनिभा ति इत् ॥ ४ ०॥ जम्प्राग्भवरुत्तान्तमथाखादुणसदरः। श्रेणिकाय यथाच्छी पुरा श्रीज्ञातनन्दनः ॥ ४ ८॥ श्राखाय चावोचदिदं प्राग्जनातपमा नृप। रूपसौभाग्यते जांसी दृशान्यस्य महातानः ॥ ४८॥ त्रयं चरमदेह्य चरमयैव केवली। भवे ऽसिन्धेत्यतीत्याखात्म एव परमेश्वरः ॥५०॥ खामिना चेदमाखातं जम्नूनामि प्रावं गते। न मनःपर्ययो भावी न चापि परमावधिः ॥५१॥ नाहारकवपुर्लि अर्जिनक स्पर्ताया नहि। पुलाकलिक्षेनी नो वा चपकश्रेणिरोहणम् ॥ ५ २॥

न च खादुपरितनं संयमितयं कचित्।
एवं भविष्यत्यये ऽपि हीनहीनतर्राहृता ॥५३॥
एवं वचनमाकर्ष्य सुधर्मखामिनो ग्रुरोः।
तत्पादपद्मे नला च राजा चम्पापुरीं ययौ ॥५॥
सुधर्मापि ततः खानाच्चगाम सपरिच्छदः।
श्रीमहावौरपादान्ते तत्समं विजहार च॥५५॥

श्वात्तं पञ्चा प्रद्वेत सुधर्मखामिना वतम्।
चित्रद्वीमथाकारि ग्रुश्रूषा चरमाईतः ॥५६॥
मोचं गते महावीरे सुधर्मा गणस्दरः।
क्रयस्थो दादणाव्दानि तस्थो तीथं प्रवर्तयन्॥५०॥
ततस्य दानवत्यव्दीप्रान्ते संप्राप्तकेवतः।
श्रष्टाव्दी विजहारोवीं भव्यसन्तान्प्रबोधयन्॥५८॥
प्राप्ते निर्वाणसमये पूर्णवर्षणतायुषा।
सुधर्मखामिनास्थापि जम्बूखामी गणाधिपः॥५८॥
तप्यमानस्तपस्तीवं जम्बूखाम्यपि केवत्तम्।
श्रामाद्य सद्यो भव्यभविकान्प्रत्यवृबुधत्॥६०॥

श्रीवीरमोचदिवसादिप हायनानि चलारि षष्टिमपि च यतिगम्य जम्नू:। कात्यायनं प्रभवमात्मपदे निवेश्य कर्मचयेण पदमययमाससाद ॥६१॥

द्त्याचार्यश्री हेमचन्द्रविरचिते परिणिष्टपर्वणि खविरावजी-चरिते महाकाचे जम्बूखामिनिर्वाणवर्णनो नाम चतुर्थः सर्गः ॥

## पञ्चमः सर्गः।

ततस्य प्रभवस्वामी कात्यायनकुलोद्भवः। तीर्घप्रभावनां कुर्वेद्मृतीतलमपावयत् ॥।॥ श्रन्यदावय्यकश्रान्तसुप्तायां श्रिष्टपर्षदि। निशीय योगनिद्रास्यः प्रभवस्वास्यचिन्तयत् ॥२॥ भावी को मे गणधरो (ईद्धमीकोजभास्करः। सङ्घस्य यः स्वात्संभारसागरे पोतमन्त्रिभः ॥३॥ श्रनया चिन्तयासीढो गणे सङ्घे उपि च खने। उपयोगं चकारेष्ट्रज्ञेयालोकप्रदौपकम् ॥४॥ म ज्ञानभानुनादित्यतेजसेव प्रमारिणा। नाद्राचौत्तादृशं कंचिद्य् च्छित्तिकरं नरम् ॥५॥ उपयोगं ततश्चादात्परेषामपि दर्भने। तादृग्ररार्थी पद्माद्युपादेयं हि पद्भजम् ॥६॥ ददर्भ च पुरे राजग्रहे ग्रयमावं दिजम्। यज्ञं यजनामामनभयं वत्मकुलोद्भवम् ॥०॥ श्रन्य चापि विहर्भयं श्रमणेरनवस्थितैः । दत्यगात्मभवस्वामी तथैव नगरोत्तमे ॥८॥ शादिशच दयोर्न्योर्म्यतां यज्ञवाटके। तत्र भिचार्थिनौ बूतं धर्भेक्षाभाष्मिषं युवाम् ॥८॥ श्रदिस्।वादिभिस्तः यज्ञवाटदिजादिभिः। श्रपि प्रकायमानाभ्यां युवाभ्यां वाच्यमौदृशम् ॥१०॥ श्रहो कष्टमहो कष्टं तत्त्वं विज्ञायते निह ।
श्रहो कष्टमहो कष्टं तत्त्वं विज्ञायते निह ॥ १ १॥
श्रथ वन्दनमालाङ्कदारसुत्तिकातध्वजम् ।
दार्मुकाचामनाहावं समिद्याप्टतमाणवम् ॥१ २॥
चषालवद्धच्छगलं वेदिमध्येद्धपावकम् ।
होसद्रव्यस्तानेकपात्रसृत्वित्याराकुलम् ॥१ ३॥
सामिधेन्यपणव्यग्राध्यग्रमध्यरवाटकम् ।
तो सुनी जग्मतुर्भिचासमये गुर्वनुज्ञया ॥१ ॥॥

भिचामदिल्भिर्विप्रैर्वि स्ष्टावथ तौ मुनी। गुर्वादिष्टमचो कष्टमित्याचूचतुरुचकैः ॥१५॥ त्रध्वरे दौचितसासासामा प्रायमावो दिजः। यज्ञवाटदारदेशिखतो ऽश्रीषीदचस्तयोः ॥१६॥ श्रचिन्तयचोपग्रमप्रधानाः साधवो ह्यसी । न म्हषावादिन दति तन्त्रे मंदेशिध में मनः ॥१०॥ इति सन्देहदोलाधिक्देन मनसा स त। किं तत्त्वमिति पप्रच्छोपाध्यायं सुधियां वरः ॥ १ ८॥ उपाधायो (बदत्तत्तं वेदाः खर्गापवर्गदाः । न वेदेभ्यो ऽपरं तत्त्विमिति तत्त्विवदो विदः ॥१८॥ ग्रयक्षवो अधान्ननं प्रतार्यसि मादृशान्। यज्ञादिद्चिणाकोभादेदास्तत्विमिति ज्वन् ॥ १०॥ वौतदेषा वौतरागा निर्ममा निष्परिग्रहाः । ग्रान्ता महर्षयो नैते वदन्ति वितथं कचित् ॥ ११॥

न गुरुखं लया ह्येतदिश्वमाजना विश्वतम्। नितान्तं प्रिचणीयो ऽसि प्रत्युताच द्राप्रय ॥२२॥ यथाविखतमाखाहि तत्त्वमेवं खिते ऽपि भोः। नो चेच्छेत्यामि ते मौिखं न हत्या दृष्टनिग्रहे ॥२३॥ इति कोषाचकषीिमाक्तष्टासिरलचि सः। तनात्यवाचनायात्तपत्रः साचादिवान्तकः ॥२ ४॥ उपाधायो (यदो दधौ मिमारचिषुरेष माम्। यथास्त्रतत्त्वकथने ममयो ऽयसुपागतः ॥२५॥ द्दं च पद्यते वेदेखानायो अयेष नः सदा। कथां यथातथं तत्तं प्रिर्क्टे हि नान्यथा ॥२ (॥ तसात्रकाभयास्यास्य तत्त्वमस्ते ययातयम । यथा जीवामि जीवन्हि नरो भद्राणि पश्चित ॥२०॥ द्याच्छावुपाधायो धायन्कुशलमातानः। श्रमुख यूपसाधसात्रासासि प्रतिमार्हतः ॥२ ८॥ पूज्यते अधःस्थितेवाच प्रच्छनं प्रतिमाईती । तत्रभावेण निर्विव्यमिदं यज्ञादि कर्म नः ॥२८॥ महातपाः सिद्धपुत्रो नारदः परमार्हतः । श्रवश्यमध्यरं इन्ति प्रतिमामाईतीं विना ॥३०॥ ततो यूपसुपाधायस्तसुत्यात्र यथास्तिताम्। तामईत्रातिमां रात्नीं दर्शियलैवमनवीत् ॥३१॥ द्यं हि प्रतिमा यस देवस श्रीमदर्हत:। तत्वं तद्दितो धर्मी यज्ञादि तु विडम्बना ॥३ १॥

श्रीमद्र्यणीतो हि धर्मी जीवद्याताकः। पगु हिंसाता के यज्ञे धर्ममभावनापि का ॥३३॥ जीवामो वयमेवं तु इन्त दसेन भूयमा। तत्वं जानौहि मां मुच्च भव लं परमाईतः ॥३४॥ चिरं प्रतारितो ऽसि लं मया खोदरपूर्तये। नातः परसुपाध्यायनवास्मि स्वस्ति ते उनघ ॥३ ५॥ ग्रय्यमानो ऽपि तं नला यज्ञोपाध्यायमत्रनीत् । लसुपाध्याय एवासि मत्यतत्वप्रकाशनात् ॥३६॥ इति ग्रय्यस्यवन्तसी सर्वसत्यन्ततीषभाक् । सुवर्णतामपाचादि यज्ञोपकर्णं ददौ ॥३०॥ खयं तु निर्जगामा इतौ महर्षी गवेषयन्। ययौ च तत्परेरेव प्रभवखामिसन्निधौ ॥३८॥ ववन्दे प्रभवस्वामिपाद। सूर्वानानीं सु सः । धर्मनाभाषिषा तैञ्चाभिनन्दित उपाविष्रत् ॥३८॥ क्रताञ्जिखि प्रभवाचार्यपादान्यजिज्ञपत् । भगवन्तो धर्मतत्त्वं ब्रूष्ट्वं मे मोचकारणम् ॥४०॥ प्रभवखाम्यथाचखाविहंसा धर्म श्रादिमः। चिन्तनीयः ग्रुभोदर्को यथातानि तथापरे ॥४१॥ वाच्यं प्रियं मितं तथ्यं परस्थावाधकं च यत् । तत्त्रथमपि नो वाच्यं परवाधा भवेद्यतः ॥४१॥ श्रदत्तं नाददीतार्थं नित्यं मन्तोषभागावेत् । द्रहापि मोचसुखभागिव सन्तोषभाग् जनः ॥४३॥

अर्धरेता भवेत्राजः सर्वतो मैथूनं त्यजन्। मैथुनं खल् संमार्विषपादपदोहदः ॥४४॥ सुक्षा परिग्रहं सवें खगरीरे ऽपि निःस्पृहः । श्रातारामो भवेदिदान्यदी च्हेदपुनर्भवम् ॥ ४ ५॥ श्रहिंगास्नृतास्तेयब्रह्माकिञ्चन्यन्त्रणैः । वतैः पञ्चभिरप्येवं भवादात्मानमुद्धरेत् ॥४६॥ जाला प्रयम्भवस्तत्वं भवोदिग्नः चणाटभूत । प्रभवखामिनः पादान्नला चैवं खिजिज्ञपत् ॥४०॥ अमहुर्गिरा में अध्दतत्वे तत्वधीश्चरम्। मृतिपाडमिप हमेव पीतोनात्तो हि पायति ॥ १ ८॥ तद्द्य ज्ञाततत्त्वस्य प्रवच्या दीयतां मम । भवकूपे निपततो इस्तालखनमस्त्रभा ॥४८॥ तत्र प्रभवखामी प्रव्यक्षवमहादिजम् । मंसारवैरिणो भीतं परिवाजयति सा तम् ॥५०॥ परीष हेभ्यो नाभेषीत्म तपस्य नाहा प्रय:। दिक्या कर्म चिपामौति प्रत्युतो द्वितो उभवत् ॥५१॥ तुर्यषष्टाष्टमादौनि द्नपानि तपांमि म:। तेपेतरां तपनवत्तेजोभिरतिभासुरः ॥५२॥ कुर्वाणो गुरुग्रञ्ज्षां गुरुपादप्रसादतः। महाप्राज्ञः क्रमेणाभूता चतुर्दशपूर्वसत् ॥ ५ ३॥ श्रुतज्ञान।दिना तुन्यं रूपान्तरमिवातानः। प्रभवसं पदे न्यस परसोकमसाध्यत् ॥५४॥

ग्रयमानो यदा पर्यव्राजीम्नोकस्तदास्तिनः। तद्भार्यां युवतीं दृष्टानुजीचित्रदमभ्यधात् ॥ ५ ५॥ श्रहो ग्रय्यसावो भट्टो निष्ट्रेभ्यो ५पि निष्ट्रः । खां प्रियां यौवनवतीं सुशीलामपि यो ऽत्यजत् ॥ ५ ६॥ पुत्रामयेव जीवन्ति योषितो हि पति विना । पुत्रो ऽपि नाभृदेतचाः कथमेषा भविष्यति ॥५ ०॥ पृच्छति सा च लोकस्तामयि गय्यभाविभये। गर्भमभावना कापि किं नामाम्ति तवीदरे ॥ ५ ८॥ मना गित्य भिधातचे सापि प्राज्ञतभाषया । उवाच मणयमिति हुखगर्भा ह्यस्तदा ॥१८॥ तस्यास वव्धे गर्भः प्रत्याभेव भनैः भनैः। समये च सुतो जज्ञे तनानोस्नोधिचन्द्रमाः ॥६०॥ त्राह्याखा सणयमिति तदानीं कतसुत्तरम्। दित तस्थापि बाजस्थाभिधा मणक दत्यभृत् ॥६१॥ खयं मात्रा खयं धात्रा ब्राह्माखा मो उर्भकस्तया । पाल्यमानः क्रमेणाभूत्यादचङ्कमणचमः ॥६२॥ श्रतीते चाष्ट्रमे वर्षे पप्रच्छेति स मातरम । क नाम में पिता मातर्वेष णाविधवा ह्यासि ॥ ६ ३॥ मातापि कथयामास प्रवद्राज पिता तव । तदा लसुदर्खो ऽसः पालितो ऽसि सयार्भक ॥ ६ ४॥ श्रदृष्टपूर्वी पितरं लमायुग्नन्यथा ह्यमि। लामप्यदृष्टपूर्वेव तथा जनियता तव ॥६ ५॥

तव प्रयम्भवो नाम पिता यज्ञरतो भवन्। प्रतार्थ धूर्तश्रमणैः पर्यवाच्यत कैरपि ॥ ६ ६॥ पितुः प्रयम्भवस्ववैर्पंनायोस्कः स तु । निरियाय ग्रहाद्वालो वञ्चियला खमातरम् ॥६०॥ तदा प्रयम्भवाचार्यश्चमायां विहरन्नसूत्। बाजो ऽपि तचैव यथावाक्षष्टः पुण्यराभिना ॥६ ८॥ कायचिन्तादिना सूरिः पुरीपरिसरे व्रजन्। ददर्भ दूरादायान्तं तं वालं कमलेचणम् ॥६८॥ ग्रयक्षवस्थ तं बात्तं पश्चतो ऽस्वेरिवोड्पम्। स्नेहातिरेकाद्वायस्तदाभ्दद्धिकाधिकः ॥७०॥ मुनिचन्द्रमसं दूरात्तं दृष्टा वालको ऽपि हि। विकसददनः सो ऽऋत्सद्यः कुसुदकोषवत् ॥७१॥ श्राचार्यो ऽपि हि तं बालं पश्च्छातुच्छहर्षभाक्। को ऽसि लं कुत श्रायासी: पुत्रः पौचो ऽसि कस्य वा ॥०२॥ मो ऽर्भको ऽभिद्धे राजग्रहादचाहमागतः। स्तुः ग्रयमावस्य।सि वत्मगोत्रदिजनानः ॥७३॥ मम गर्भस्थितस्थापि प्रव्रज्यामाददे पिता। तं गवेषथितुमहं बंभमीमि पुरान्पुरम् ॥०४॥ प्रयम्भवं मे पितरं जानते यदि तनाम । पूज्यपादाः प्रसीदन्तु क सो उसीति वदन्तु च ॥०५॥ पितरं यदि पश्चामि तदा तत्पादमन्निधौ। परिव्रजाम्यहमपि या गतिस्तस्य सैव से ॥०६॥

सूरिः प्रोवाच तातं ते जानामि स सुहनाम । गरौरेणायभिन्नश्चाय्यंस्तमिव विद्धि माम् ॥७०॥ तन्ममैव सकाभे लं परिवच्यां शुभाभय। प्रतिपद्यस्व को नाम भेदः पित्रपित्रस्ययोः ॥०८॥ सुरिस्तं बालमादाय जगामाथ प्रतिश्रयम्। त्रद्य लाभः सचित्तो ऽभूदिति चालोचयत्त्वयम् ॥०८॥ मर्वमावद्यविर्तिप्रतिपादनपूर्वेकम् । तमवालिधियं वालं सूरिर्द्रतमिजग्रहत् ॥ ८०॥ उपयोगं ददौ सूरिः कियदस्थायुरित्यय । षएमामान्यावदस्तीति तच सद्यो विवेद सः ॥ ५ १॥ एवं च चिन्तयामास ग्रय्यस्वसहासुनिः। त्रत्य ल्यायुर्यं बालो भावी श्रुतधरः कथम् ॥ ८ १॥ त्रपश्चिमो द्रापूर्वी श्रुतमारं मसुद्भरेत्। चतुर्देशपूर्वधरः पुनः नेनापि हेतुना ॥ ८३॥ मणकप्रतिबोधे हि कारणे ऽस्मिन्पस्थिते। तद्द्वराम्यहमपि सिद्धान्तार्थससुचयम् ॥८४॥ सिद्धान्तमारसुद्ध्याचार्यः गय्यभवस्तदा । द्रमवैकालिकं नाम श्रुतस्कन्धसुदाहरत्॥ ५ ५॥ क्वतं विकालवेलायां द्रशाध्ययनगर्भितम्। द्रभवैकालिक सिति नामा भामतं वस्त तत् ॥ ८ ६॥ श्रपाठयकाणकं तं ग्रन्थं निर्गन्थपुङ्गवः । श्रीमाञ्श्रयमावाचार्यवयी धुर्यः क्रपावताम् ॥८०॥

श्राराधनादिकं क्रत्यं कारितः सूरिभिः खयम्। षएमामान्ते तु मणकः कालं कला दिवं यथौ ॥ ८ ८॥ विपेदाने तु मणके श्रीग्रयस्वसद्दर्यः। श्रवर्षन्नयनैरश्र्जलं ग्रारदमेघवत् ॥८८॥ यशोभद्रादिभिः शिक्षेरण दुःखितविस्मितेः। सूरिर्वज्ञष्यन हैं वः किमिदं हेतुरच कः ॥८०॥ ततो मणकदत्तानां सुतसम्बन्धवन्ध्रम् । शिखेभ्यो उक्तथयस्रिस्तज्जना मर्णावधि ॥८ १॥ उवाच चैष बालो ऽपि कालेनाल्पीयमापि हि। पालितामल चारिचो ऽकाषीत्कालं समाधिना ॥८ २॥ बालो ऽप्ययमवालो ऽभृचरिचेणेति समादात्। श्रस्माकमश्रमणातः पुचक्तेहो हि द्ख्याः ॥८३॥ जनुः भिष्या नमङ्गीवा यशोभद्राद्यस्ततः। पूज्यैरपत्यसम्बन्धः किमादौ ज्ञापितो न नः ॥८ ४॥ मणकच् सको उस्माकमयं हि तनुभूरिति। त्रज्ञापिष्यव्यद्यसान्ग्रह्पादा सनागपि ॥८५॥ गुनवद्गरपुचे ऽपि वर्ततिति वचो वयम्। श्रकरिक्षामहि तदा सत्यं तत्पर्यपामनात्॥८ ६॥ युगाम्॥ सूरिभेरिसुदित्यूचे तस्यास्त्रुगतिपदम् । तपोरुद्वेषु युक्षासु वैद्यारुत्योत्तमं तपः ॥८०॥ ज्ञातासत्युवसम्बन्धा यूयं हि सणकानुनैः। नाकारिययतोपास्तिं खार्यं मो ऽय यमोच्यत ॥८ ८॥

श्रमुमन्यायुषं ज्ञाला कर्तं श्रुतधरं मधा। सिद्धान्तमारसुङ्खा दशवैका लिकं कतम् ॥८८॥ मणकार्थं कतो ग्रन्थस्तेन निस्तारितः सः। तदेनं संदणोस्यद्य यथास्थाने निवेशनात् ॥१००॥ यगोभद्रादिस्नयः सङ्घायास्यनिदं तदा । दभवैकालिकं ग्रन्थं संविरिव्यन्ति सूर्यः ॥२०१॥ मङ्गो ऽप्यभ्यर्थयां चक्रे सृरिमानन्दपूरितः। मणकार्थी उपयं ग्रन्थो उन्गरहालि विलं जगत् ॥१०२॥ त्रतः परं भविष्यन्ति प्राणिनो ह्यन्यमेधमः । क्टतार्थास्ते मणकवद्भवन्त् लत्यमादतः ॥१०३॥ अताभोजस्य किञ्चलकं दभवैकालिकं ह्यदः। त्राचम्याचम्य मे दन्तामनगार्मध्वताः ॥१० ४॥ द्ति सङ्घोपरोधेन श्रीश्रयमावसूरिभिः। द्रश्वेका चिक्रयन्थों न संवत्रे सहात्मां सः ॥१०५॥ श्रीमाञ्ज्ञाय्यक्षवः सुरियंशोभद्र महासुनिम् । अतसागरपारीणं पदे खासिनिहिषत् ॥१०६॥

क्तला मरणं ममाधिनागा-द्य ग्रय्यक्षवसूरिकध्वेकोकम्। श्रुतकेविक्तनो निजे ऽपि कार्ये कि मुद्दान्ति जगत्प्रदीपकस्याः॥१००॥

द्त्याचार्यश्री हेमचन्द्रविरचिते परिभिष्ठपर्वणि स्वविरावसी-चिते प्रभवदेवलगय्यसवचरितवर्णनो नाम पञ्चमः सर्गः समाप्तः॥

## षष्ठ: सर्गः ।

श्रथ श्रीमान्यग्रोभद्रसूरिः पूरितदिग्यग्राः। तुर्वादिभिः क्रताहारो विजहार वसुन्धराम् ॥१॥ धर्मीणाईदुपज्ञेन स चतुर्दशपूर्वस्त् । विश्वमप्रीणयदिखं जीमृत दव वारिणा ॥२॥ मेधाविनौ भद्रवाडमभूतविजयौ सुनौ। चतुर्दशपूर्वधरौ तस्य शिखौ बस्ततुः ॥३॥ सूरि: श्रीमान्यशोभद्र: श्रुतनिध्योत्तयोर्दयोः । खमाचार्यक्रमारोष पर्लोकमसाध्यत् ॥४॥ भद्रवाक्तर्जगद्भद्रंकरो ऽथ विहरन्भुवि। चमात्रमणमङ्घेन राजन्राजग्टर्च ययौ ॥५॥ चलारो वणिजस्तस्मिन्प्रे सवयसो ऽभवन्। उद्यानद्रुमवदुद्धिं जिमावांषः यहैव हि ॥६॥ मिन्धौ भद्रवाहोस्ते धर्मं ग्रःश्रृवुरार्हतम्। कषायाग्रिजनामारं प्रतिबोधं च लेभिरे ॥०॥ श्रीभद्रवाज्ञपादान्ते दान्तात्मानः महैव ते । प्रत्रच्यामाग्र जग्टक्तर्यह्वामप्राङ्मखाः ॥८॥ तप्यमानास्तपस्तौत्रसुपार्जितवञ्चश्रुताः । युगमाचदत्तदृशो विहरनो महीतले ॥८॥ प्रियां तथां मितां वाचं वदनाः कुचित्रम्बलाः। निरीहा निर्ममाः साम्यवन्तः सन्तोषशास्त्रिनः ॥१०॥ धर्मापदेशप्रवणाः करणारससागराः। ते गुरोईद्ये ऽविचन्सरमीव सितच्छदाः ॥११॥ चिभिर्विशेषकम् ॥ गुरोरनुज्ञयेकाकिविद्यारप्रतिमाधराः । ते विद्वत्य विद्वत्यागुः पुना राजग्रहं पुरम् ॥१२॥ तदा दरिद्रडिमानां दन्तवीणाप्रवादकः। पद्मिनीपद्मकोश्रेषु हिममग्निमित चिपन् ॥ २३॥ भौतात्यी लिङ्गनज्षां यूनां प्रणयको पद्दत्। व्यबदङ्गार प्रकटी निकटी भवदी श्वरः ॥ १ ४॥ द्रुमाधिरूढेलीढार्कतापः कपिभिरुत्मृखैः। मर्तुकामीकृताध्वन्यो हिमर्तुरभवद्भग्रम् ॥१५॥ चिभिर्विभेषकम् ॥ भिचां कला निरुत्तास्ते दिवा यामे हतीयके। उपचक्रमिरे गन्तुमुपवैभारपर्वतम् ॥१६॥ तेषां गिरिगुहादारे पुरोद्याने तदन्तिके। पुराभ्यर्षे च तुर्थे। अस्त्रच्छतां प्रहरः क्रमात् ॥१०॥ हतीययामे कुनीत भिचां गमनमेव वा। दति ते तुर्थयामे ऽखुक्तथैव प्रतिमाधराः ॥१८॥ यो अस्ट्डिग्रहादारे ग्रीतं तस्वाभवद्भग्रम्। किंचिनान्दमभूत्तस्य य उद्याने तु तिस्ववान् ॥१८॥ य उद्यानममीपे ऽखात्तस्य मन्दतरं लभूत्। यस्त तस्त्रौ पुराभ्यर्णे तस्त्रात्यस्यं पुरोग्नणा ॥२०॥ चलारो ऽपि हि भौतेन विषद्य चिदिवं ययः। श्राचिदितीयहतीयतुर्ययामेषु ते कमात्॥ २१॥

इत्य पुर्वा चन्पायां कृणिके श्रेणिकाताने । त्रालेख ग्रेषे भूपो उभुद्रायी नाम तत्यृत: ॥२१॥ पिल्ययग्रचाकान्तो द्दिनेनेव चन्द्रमाः। निगृढतेजा राज्ये ऽपि प्रमदं न बभार मः ॥२३॥ उवाच च क्रुबामात्यानस्यानगरे ऽखिले। पग्यतो से पितुः क्रीडाखानानि खघते मनः ॥२ ४॥ द्यं हि मैव परिषद्यकां तातः चणे चणे। सिंहामनमसेविष्ट मामङ्गादपरित्यजन् ॥२५॥ अभुने हाकी डिट्हारं स्ते हा प्रेत चेह यत्। पिता समेति पण्यामि तं सर्वेच जलेन्द्रवत् ॥ २६॥ पश्चतस्तातपादान्में दृशोर्गे स्थितानिव। राज्य लिङ्गस्तः सातिचारं स्थादिनयवतम ॥२०॥ पिता इदि खितो नित्यमिहखखेति मे सुखम्। मदाशक्यमिवाम्तोकः शोको दःखाकरोति च ॥ ९ ८॥ श्रमात्या श्रपि ते ऽत्याप्ता बद्धदृष्टा बद्धश्रताः । ग्रोकगङ्किदा प्रोचर्वाचा वाचंयमा दव ॥२८॥ कस्य नेष्ट्रवियोगेन ग्रोकः स्वाद्भवता पुनः। भुकान्त्रवस्त्रायीं हि लच्चा स्थादन्यया तव ॥३०॥ यदा साक्तोक एवेह नगरे वसतस्तव। तदन्यनगरं कापि निवेशय विशापते ॥३१॥ पुरा पुरं राजग्रहं कृषािको ऽपि पिता तव। हिला पिल्युचाकाषीदिमां चमाभिधां पुरीम् ॥३२॥ उदाय्यपि समाह्रय नैमित्तिकवरान्य। स्थानं पुरनिवेशाईं गवेषियतुमादिशत्॥३३॥ ते ऽपि सर्वच पश्चनः प्रदेशानुन्तरौन्तरान्। ययुर्गङ्गातटे रस्ये दृशां विश्रामधामनि ॥३ ४॥ ते तत्र दद्गुः पुष्पपाटलं पाटलिइमम्। पत्रलं बक्तक्कायमातपत्रमिवावनेः ॥३ ५॥ पहो उद्यानवास्त्रोः ऽपि सक्तनापो ऽयमंहिपः। दत्यं चमलातास्तच ते ऽद्राच्याषपचिणम् ॥३६॥ प्राखानिषषः स खगो चाददौ वदनं सुक्तः। कवनीभवितं तच निपेतः कौटिकाः खयम् ॥३०॥ ते ऽचिन्तयनिहोहेग्रे पचिणो ऽस्य यथा सुखे । कौटिकाः खयमागत्य निपतन्ति निरन्तरम् ॥३ ८॥ तथासिन्त्रसे खाने नगरे ऽपि निवेशिते। राज्ञः पुष्णात्मनो ऽसुख खयमेखन्ति सम्पदः ॥३८॥ दित निर्णीय तत्स्थानं नगराहें महीपतेः। श्राख्यान्ति सा विद्रावन्तो निमित्तं चाषनचणम् ॥४०॥ जरनेमित्तिकथैको जगाद वदतां वरः। पाटलेयं न सामान्या ज्ञानिना कथिता पुरा ॥४१॥ तथाहि सो नगर्थी दे मथुरे दि जिणोत्तरे। ममानमीन्दर्यगुणे खमारी युगाने दव ॥४२॥ त्रभद्दगायुरायां देवदत्तो विणक्षितः। दचिणसां मयुरायां दिग्गानार्थमियाय सः ॥ ४ ३॥

विणिक्पुत्रजयिषंहेनाभवत्तस्य सौद्दम्। तावन्योन्यं प्रपेदाते रहस्यैकनिधानताम् ॥ ४ ४॥ ख्या च जयमिं इस्याचिका नाम कुमारिका। वस्व भूगतेव खर्ललना रूपमम्पदा ॥ ४५॥ जयसिंहो (न्यदा जामिमन्निकामादिश्रनिजाम् । मिनो ऽणदा भोच्छे ऽहं दियां रमवतीं कुर ॥४६॥ दत्युक्ता जयसिंहेन देवदत्तो निमन्त्रितः। श्रागाच तद्गृहे भोतुं तौ दाविष निषेदतुः ॥ , - ॥ त्रष्टादग मन्त्रमेदान्षड्रमास्वादसुन्दरान । दयोरप्यनिका सा तु सुवेषा पर्यवेषयत् ॥४ ८॥ तौ महता श्रीणियतुमपाकतुं च मचिकाः। धुन्वती व्यजनं चक्रे कर्मैकं द्वार्थकारि सा ॥४८॥ प्रकणदाद्धवलयां व्यजनान्दोलनेन ताम्। पश्यनिन्दुसुखौं देवदत्तः कामवश्रो अभवत् ॥५०॥ म वीचमाणस्तां बालां लावखजलदीर्घिकाम्। तद्भिरं सापरवणो भोज्यास्वादं विवेद न ॥५१॥ तस्य दृग्विद्धे तस्थामापादतत्तमस्तकम् । त्रारोहमवरोहं च लतायामिव वानरी ॥५२॥ मा नेचमैचीप्रत्यूहो सदस्यामिति बुद्धिमान्। स स्थिरो ऽपि स्थिरतरं बुभुजे गजलीलया ॥ ५ २॥ देवदत्तो दितीये अक्ति जयसिंहस्य सन्निधी। प्रेषयामास वरकानिक्कायाचनाकृते ॥५ ४॥

ते गला प्रोच्रन्यसी कसीचिद्ष्यमं ननु। यदि दास्यमि तदसौ देहि वेत्येष यादृगः ॥५५॥ म उवाच कुलीनो ऽयं कलाज्ञो ऽयं सुधीरयम्। य्वायं किं बह्रकेन भवें वरगुणा दह ॥५६॥ कि तु जामिं प्रदास्थामि तस्त्रे यो महुहात् कचित्। न यास्त्रितं स्थितं चाच तं द्रच्याम्यातानः समम् ॥५०॥ एष मंभावाते वास्यलद्य श्वो वापि सुन्दरः। किं नाश्रीषुर्विदेशस्यः प्रायेण हि गमिखति ॥५ ८॥ प्राणिप्रयेयं भगिनी मम लच्मीरिवीकिम । तदिमां न प्रहेखामि विवोद्रपि वेमानि ॥ ५८॥ त्रपत्यजन्मावधि भो यद्येवं कर्तुमीश्वरः। तद्दह्तु मे जामि देवदत्तो ऽिच्नकामिमाम् ॥६०॥ देवदत्तानुज्ञया ते ऽप्यामिति प्रतिपेदिरे । देवदत्तो ऽपि तां कन्यां पारणिन्ये ग्रुभे ऽचनि ॥६१॥ तच तस्यानिकाप्रेमतन्त्वद्भस्य तिष्टतः । प्रैकृद्रमथुरास्थाभ्यां पित्रभ्यां लेख ईदृ गः ॥६ २॥ श्रावां हि चबुर्विक हो चतुरिन्द्रियतां गतौ। जराजर्जरसर्वीङ्गावासन्वयसभासनी ॥६३॥ श्रायुश्रन्यदि जीवन्तौ कुलीनस्वं दिदृचमे । तदे ह्युदापय दृशावावयो सद्तोः सतोः ॥ ६ ८॥ युगाम्॥ मो ऽवाचयच तं लेखं स्तेहासोधिनिप्राकरम्। निरन्तरचरकेचनीरपाचीचकार च ॥६५॥

श्रचिन्तयच धिरिधगां पितरौ विस्तौ हि से। श्रहं विषयमग्नो ऽस्मि पित्रोः पुनरियं दशा ॥ ६ ६॥ किं करोमि कथं यामि पत्नी नापत्यदृश्वरी। निजवाक्पाशबद्धस्य का गतिर्मे भविष्यति ॥६०॥ श्रनिकापि हि तदेवमार्जनेन खमंग्रकम्। क्षेद्यनी जगादैवं मद्यसदः खदः खिता ॥६ ८॥ नेनेष प्रहितो लेखो धत्ते चान्द्रमभी कलाम् । द्रावयनारि द्वीरं लन्नेचचन्द्रकान्तयोः ॥६८॥ दिवेन्द्रनिभमालोका निष्कालापं मुखं तव। निश्चिनोम्यअ्पूरो ऽयं दुःखजो न तु इर्षजः ॥७०॥ दुःखाख्यानप्रमादेन तत्यंभावय मामपि । ममाथसु भवदः खमंविभागधुरी णता ॥ ७१॥ नादात्रत्यसरं किंचिद्वःखभागित्रकापतिः। तस्वी त सपयन्नेव तं लेखं नयनोदकै: ॥ ० २ ॥ श्रविकापि हि तं लेखमादायावाचयत्वयम्। तद्वः खकारणं मद्यो विवेद च जगाद च ॥ ७३॥ मर्वेथा मा कथा दःखमार्थपुच चिरादहम्। स्रातरं बोधियशामि कार्यिये लदीप्रितम् ॥ ७ ४॥ गला चोचे भातरं खं नितरां कुपितेव मा द्दं विवेकिन्हे भातभैवता किमनुष्टितम् ॥०५॥ खकुद्मवियोगेन क्षिण्यते तत्र भावुकः। श्रश्रश्रार्पादानामहमुत्किष्ठितास्मि च ॥०६॥

श्रनुमन्यस्व मे नायं खस्थानगमनं प्रति । तमनेखाम्बहमपि तम्यायत्ता यतो न वः ॥७०॥ खास्यत्येवैष वाश्वद्धः प्रणन्तुं श्वरुरौ लह्म् । एकाकिन्यपि यास्यामि किं कार्यं तद्नेन ते ॥ ७ ८॥ द्रित साग्रहसुक्तस्तु जयसिंहो सुक्रमुंकः। प्रयातुमनुसेने च तसुद्गाय्रां प्रति ॥७८॥ नगर्धा निर्ययौ तस्यास्ततञ्च म विणिक्युतः। तमनगादनिकापि यामिनीव निशाकरम् ॥८०॥ श्रविकाभूत्तदा गुर्वी नेदीयः प्रसवापि च । दति मार्गे ऽपि सासृत सुतं खचणधारिणम् ॥ ८१॥ स्थातिरौ पितरौ नामकृति सूनोः करिस्थतः। द्ति तौ दम्पती नैव चक्रतुः खमनीषया ॥ दश तयोर चङ् परिजनमं वालं लालयनादाः। श्रक्तिकापुत्र दत्येवोत्तापनेन जगौ पथि ॥८३॥ उत्तरामिककानायो जगाम मय्रामय। तौ ववन्दे च पितरौ ताभ्यां मुर्धन्यच्म्वि च ॥ ८ ४॥ देशान्तरोपार्जनेयं मसोपादीयतामिति । ब्वाण: सो ऽर्भकं पिचोर्पयामास इष्टयो: ॥८ ॥॥ द्यं वधूर्वः पुत्रो ऽयं समैतत्क् चिमस्थवः। दत्याचखी च सम्बन्धं भिताबन्ध्रया गिरा ॥ ६॥ पितरौ चक्रतुस्तस्य शिशोः सन्धीरणाभिधाम् । श्रिकापुच इति तु लोकनाचा स पप्रथे ॥८०॥

बाल्यमानः कुट्म्बेन वर्धमानौ ऽन्त्रिकासुतः। चतुर्वर्गार्जनसुखं प्रपेदे मध्यमं वयः ॥८८॥ भोगानपास्य त्णवद्यीवने ऽपि स धीधनः। जयमिंहाचार्यपार्श्वे परित्रच्यासुपाद्दे ॥८८॥ स खड़धाराती ऋणेन व्रतेन व्रतिनां वरः। त्रातानो दार्यामास दार्णान्वर्भवण्वान् ॥८०॥ तपोग्निनातिदीप्रेण दग्ध्वा कर्ममहामलम् । श्रामा चांग्रकमिव स श्रातमानमा धयत् ॥८ र॥ स क्रमेण परिणतचरित्रज्ञानदर्भनः। श्राचार्यवर्यध्यो ऽस्त्त्वगच्छामोजभास्करः ॥८ २॥ स सुनिः सपरीवारो दृद्धले विहरन्ययौ । नगरं पुष्यभद्राख्यं गङ्गातटविश्वषणन् ॥८ ३॥ तचाभ्द्रपतिः पुष्यकेतुस्तस्य तु वस्तभा । मीनकेतोरिव रतिः पुष्पवत्यभिधानतः ॥८ ४॥ पुष्पवत्या श्रभ्तां च पुत्रः पुत्री च युगाजी। पुष्पचूनः पुष्पचूना चेति नाम तयोरसत् ॥८ ५॥ महैव वर्धमानौ तौ रममाणौ सहैव च। परसारं प्रीतिमन्तावुभाविप वस्त्वतुः ॥८ ६॥ दध्यो च राजा यद्येती दारकी स्नेइस्ती मिथः। वियुक्ते तदा नूनं सनागपि न जीवतः ॥८ ७॥ वियोगमनयोश्वाहमपि सोदुमनीश्वरः। मिथक्तदनयोरेव युक्तं वीवाइमङ्गलम् ॥८ ६॥

मिचाणि मन्त्रिणः पौरानथ पप्रच्छ भूपतिः। अन्तःपुरे यद्त्यनं रतं तस्य क ईश्वरः ॥८८॥ ते प्रोच्देंशमध्ये ऽपि रत्नसुत्यद्यते हि वत्। तस्थेश्वरो नरपतिः का कथान्तःपुरे पुनः ॥१००॥ यद्त्पचते रतं खदेशे तदिचापतिः। यथेच्छं विनियुद्धीत को हि तस्थास्तु बाधकः ॥१०१॥ तेषां भावानभिज्ञानामास्वस्य वचनं नृपः। धम्बन्धं घटयामास निजदारक्योक्तयोः ॥१०२॥ तस्य राज्ञी पुष्पवती आविकास्त्रत्या नृपः। श्रवार्यत तथा कुर्वञ्च तु तामयजीगणत् ॥१०३॥ तत्र पुष्पच्लय पुष्पच्ला च द्ग्पती। ग्टिइधमें सिषेवाते नितान्तमनुरागिणौ ॥१०४॥ क्रमेण पुष्पकेतौ तु कथा ग्रेषलमीयृषि। पुष्पचूलो उभवद्राजा राजमानो उमलेर्गेणैः ॥१०५॥ तद्क्रत्यं वार्यन्ती तदापत्यापमानिता । राज्ञी पुष्पवती जातनिर्वेदा व्रतमाददे ॥१०६॥ सा विपद्य सुरो जज्ञे प्रव्रच्यायाः प्रभावतः । प्रवच्या चेन मोचाय तत्स्वर्गाय न संग्रयः ॥१००॥ स देवो ऽवधिनाद्राचीत्तामकत्यनियोजिताम् । निजां दृहितरं स्नेहादिति चाचिन्तयत्तराम् ॥१०८॥ मम प्राग्जनानि प्राणिप्रयेयं द्हिताभवत् । तत्त्रया करवे घोरे नरके न पतेद्यया ॥१०८॥

इति तस्याः स्वप्नमध्ये नरकावासदारुणान्। केदभेदादिदुःखाक्तारिटन्नारिककाकुलान्॥११०॥ पातकेनैव संरुद्धानन्धकारापदेशतः। दुर्दर्शान्दर्शयामास नरकान्य सुरो ऽखिलान्॥१११॥ ॥ युग्मम्॥

वर्तिकेव ग्रेनसुक्ता म्हणीव दवनिर्गता।
सतीव परपुरुषकरस्पर्भपनायिता॥११२॥
सुसाध्वीवायाततपोतीचारविधुरीकृता।
सा दृष्टनरका भीत्या प्रवृद्धापि स्वकम्पत॥११३॥
॥ युगाम्॥

विभ्यती सा तु नरकं गतेव नरकेचणात्।
श्रीखलं कथयासास तं खन्नं पत्युर्गतः ॥११६॥
चेसेच्दुः पुष्पचूलायाः पुष्पचूलनृपो ऽपि हि।
निपुणं कारयासास ग्रान्तिकं ग्रान्तिकोविदेः॥११५॥
म तु पुष्पवतीजीवदेवस्तद्धितकास्यया।
तादृग्रानेव नरकान्राची राचावदर्भयत्॥११६॥
श्रय पाषण्डिनः सर्वानाजुहाव सहीपतिः।
परिपप्रच्छ च बूध्वं कीदृग्रा नरका दित ॥११०॥
गर्भवासो ग्रुन्तिवासो दारिद्यं प्रतन्त्रता।
एते हि नरकाः साचादित्याखंके ऽच्यमेधसः॥११८॥
सा दुर्गन्थितवान्नाय कुर्वती सुखमोटनम्।
निजखन्नविसंवादिवचनांस्तान्यसर्जयत्॥११८॥

श्राह्मय चानिकाप्त्रं राजाप्टकत्तदेव हि। नरकान्य तथैवाखाहृष्टाः खप्ने यथा तथा ॥१२०॥ राज्यष्यवाच भगवनिकं भवद्भिरपीदृगः। मयेव वीचितः खन्नो वित्येत्यं कथमन्यथा ॥१२१॥ सूरिः प्रोवाच हे भद्रे विनापि खप्तदर्भनम्। संसारे नास्ति तद्यद्धि न जायेत जिनागमात्॥१२०॥ पृष्पचूलापि पृष्टक भगवन्त्रेन कर्मणा। देवृग्रानरकान्घोरानाप्नुवन्ति ग्ररीरिणः ॥२२३॥ श्राखाति सानिकापुत्रो महारसपरिग्रहैः। गुरुप्रत्यनीकतया पञ्चेन्द्रियवधादपि ॥१२४॥ पिश्रिताहारतञ्चापि पापं कला शरीरिणः। गच्छिनि नरके खेषु दःखान्यनुभवन्ति च ॥१२५॥ ततञ्च जननीजीवदेवसासासदादि तु। खंशे नर्कवत्खर्गान्याच्यमीख्यानदर्भयत् ॥ १२ ६॥ प्रवृद्धा कथयामास सा पत्ये खर्गदर्शनम् मो ऽघ पाषण्डिनो ऽप्रच्छह् ब्रूथ किं खर्गलचणम् ॥१२७॥ तेखेके प्रोचिरे खर्गखरूपं प्रियमङ्गमः। श्रन्धे लाज्ञः सा म खर्गी यदाद्धि सुखकारणम् ॥१२८॥ एवं खर्गखरूपंच तदुतं पृष्पचूलिका। नामन्यत खप्तदृष्ट्खःखक्पा हि साभवत् ॥१९८॥ राज्ञा पृष्टो ऽनिकासूनुः खितिमाखाँ इवीकसाम्। मनश्चिन्तितकार्थाणि सिद्धान्येव भवन्ति च ॥१३०॥

सकल्पद्यस्यारामा वापयः खर्णपङ्कजाः ।
देव्यश्चित्तान्वर्तिन्यो रूपवत्यः कलाविदः ॥१३१॥
यथादिष्टविधातारस्त्रिद्शाश्चाभियोगिकाः ।
दक्क्या दिव्यसङ्गीतनाटकाभिनयोत्सवाः ॥१३२॥
प्राश्चतेषु विमानेषु रम्यरत्नग्रहाणि च ।
सर्वेग्रितिस्तो नित्यं परिवारे च नाकिनः ॥१३३॥
॥ चतुर्भिः कलापकम् ॥

त्रानुत्तरविमानं यद्यद्यान्तरपुरावधि । सुखं किमपि देवानां तत्कियत्कथाते गिरा ॥१३४॥ तच्छुला पुष्पचूलोचे यूयं वित्य यदौदृशम्। खर्गा युक्षाभिरपि किं खप्ने ददृष्टिरे ऽखिलाः ॥१३५॥ सुनिर्जगाद कल्याणि निजागमसुधापिबाः। खः सुखानि वयं विद्यो विद्यो ज्ञेयान्तराष्यपि ॥१३६॥ प्रमाणं वचनं जैनिमिति निश्चित्य राज्यथ । च्हिषं पप्रच्छ भगवन्खर्गाप्तिः केन कर्मणा ॥१ ३ ०॥ सूरिक्चे उईति देवे गुरौ माधौ च निश्चयः । यस संसारिणसास्य स्वर्गिप्तिनं द्वीयसी ॥१३८॥ पुनशारित्रधर्भे च सुनिना कथिते सति। मा राजी लघुकर्मलाङ्गवोदिग्नैवमभ्यधात् ॥१३८॥ भगवन्यतिमाप्टक्य पादमूले तवैव हि। उपादास्ये परित्रच्यां मानुस्थकतरोः फल्लम् ॥१ ४०॥ दत्युक्षा तम्हिषं नला पुष्पचूला विस्चा च। श्रापमच्छे महीनाथं महीनाथो ऽप्यदो ऽवदत्॥१ ४१॥

तदा लामनुमन्थे ऽहं व्रतार्थं वरवर्षिनि ।

ममैवीकिम चेङ्गिचामाद्रसे व्रतिनी मती ॥१४२॥

तथिति प्रतिपेदाना दानं कन्पन्नतेव मा ।

श्रिथिम्थो दद्ती राज्ञा क्रतनिक्रमणोत्सवा॥१४३॥

स्त्रीचूलामणितां प्राप्ता पुष्पचूला महाश्रया ।

श्रिकापुचपादान्ते गला दीचासुपाद्दे ॥१४४। युग्मम् ॥

गुर्वादेशाध्यपथिकी मा श्रिचामाद्दे ऽखिलाम् ।

सामाचारीप्रधानं हि तपः श्रुद्धात्मनामपि ॥१४५॥

ज्ञाला भविष्यदुर्भिचमनिकासूनुनान्यदा। गच्छो देशान्तरे प्रैषि स देशो यच जीव्यते ॥१४६॥ दाद्शाब्दकमशिवं भावीति श्रृतसम्पदा। ज्ञाता गुरूपदेशाच गच्छो (गच्छद्यान्यतः ॥१४७॥ जङ्घावलपरिचीणास्तरैवास्तृसु सुर्यः। विनापि हि परीवारमूरीकतपरीषहाः ॥१४ ८॥ श्रानीयानः प्राङ्गक्तपानादि प्रतिवासरम्। गुरवे पृष्यचूकादात्पिचे प्चीव भक्तिभाक् ॥१४८॥ श्रनन्यमनमस्तस्या गुरूणां पर्यपासनात् । भावयन्या य संसारासारतासेव सर्वदा ॥१५०॥ श्रन्धेद्युः पृष्यपूजाया श्रपूर्वकर्णक्रमात्। नेवलज्ञानसुत्पेदे निदानं सुत्तिममदः ॥१५१॥ युगाम् ॥ पुष्पचूला तु मंजातनेवलापि विशेषतः। वैद्यादृत्यं गुरीस्त्रते प्रोक्तो हार्या उथमागमे ॥१५२।

प्रा ह्यस्त्रयुद्धानः क्रत्यं यो यस्य तस्य सः। केवन्छिपि च कुर्वीत स यावदेत्ति तं नहि ॥१५३॥ प्ष्यच्चा तु विज्ञाय केवलज्ञानमम्पदा । सर्वे संपादयांचके सूरिर्यद्यदिचनायत् ॥ १५ ४॥ सूरि: पप्रच्छ तां शाध्यीं वत्से वेतिस कथं ननु। मनाभिप्रायमेवं यसंपादयसि चिन्तितम् ॥१५५॥ उवाच पुष्यचूकापि प्रकृतिं वेद्मिवः खलु। यो यस्य नित्यमासनः प्रकृतिज्ञो हि तस्य मः ॥१५६॥ मार्थिका पिण्डमानिन्ये उन्यदा वर्षति वारिदे। स्रिक्ने अ्तजासि दृष्ट्यां किसिद्मईति ॥१५०॥ माननी सन मार्गे असद प्कायो अचित्त एव हि। तेनैवायासिषमहं प्रायश्चित्तागमोऽच न ॥१५८॥ श्रवित्ताप्कायमध्यानं कयं वेसीति सूरिणा। उदिते पुष्पचूनाखादुत्पन्नं मे ऽस्ति नेवनम् ॥१५८॥ मिथ्या से द्ःकतं केवल्या गातित इति ज्वन्। इत्यिचिन्तयदाचार्यः सेत्यामि किमइं न वा ॥१६०॥ नेवन्यूचे मा कषौड्डमप्टति सुनिपुङ्गवाः । गङ्गासुत्तरतां वो ऽपि भविष्यत्येव नेवलम् ॥१६१॥ ततो गङ्गासुत्तरीतं लोकेन सह सूरयः। तदैवार्र्डर्नावं को हि खार्थमुपेचते ॥१६१॥ निषसाद स श्राचार्यो यत्र यत्रापि नौतरे। तच तच तटे सद्यः सा नौर्मङ्का प्रचक्रमे ॥१६३॥

नौमधदेशामीने च तसिन्नाचार्यपुत्रवे । ममनानाङ्गमारेभे मा नौरय दवास्मसि ॥ १६ ४॥ ततो नौस्थितलोकेन सूरिः मो उचेपि वारिणि। शुले न्यधात्प्रवचनप्रत्यनीकामरी च तम् ॥१६५॥ शूलप्रोतो ऽपि गङ्गान्तः सूरिरेवमचिन्तयत्। श्रहो वपुर्ममानेकप्राक्ष्यप्रवकारणम् ॥१६६॥ त्रप्कायादिद्यामारं म सूरिभावयन्। मा चपक्रेणिमारूढो उन्नद्यत्वेवन्यजायत ॥१ ६ ०॥ त्रीयश्जक्षानस्यः मद्यो निर्वाणमाप सः। निर्वाणमहिमानं च तस्थामन्नाः सुरा व्यधः ॥१६८॥ निर्वाणमहिमा तच देवैर्निर्मत दत्यभूत्। प्रयाग दति तत्तीर्थं प्रथितं चिजगत्यपि ॥१६८॥ करोटिरिक्षकासूनोर्यादोभर्मकरादिभिः। चोखमाना नदीतीरमानीयत जलोर्मिभः ॥१७०॥ इतसातो जुलन्ती च शक्तिकेव नदीतरे। प्रदेशे गुप्तविषसे तस्त्री कापि विकास सा ॥१०१॥ करोटिकपरिखान्तस्त्रखान्यसिंश्व वासरे। न्यपतत्पाटलाबीजं दैवयोगेन नेनचित् ॥१ १२॥ करोटिकपरं भिन्दंसदीयाद्दिणाद्भनोः। उद्गतः पाट चित्र विंशाचो ऽयमभूकामात् ॥१०३॥ पाटलाद्रः पविचो ऽयं महासुनिकरोटिभ्रः। एकावतारोऽस्य मूलजीवश्वेति विशेषतः ॥१०४॥

तदच पाटिंतरोः प्रभावमवलस्य च । दृष्टा चाषनिमित्तं च नगरं मंनिवेश्वताम् ॥१०५॥ एको नैमित्तिकश्चोचे मर्वनैमित्तिकाज्ञया । दातव्यमाभिवाभन्दं सूचं पुरनिवेभने ॥१०६॥ प्रमाणं यूयमित्युक्षा तानिमित्तविदी नृपः। श्रिधनगर्निवेशं सूत्रपातार्थमादिशत् ॥१७०॥ पाटलीं पूर्वतः कला पश्चिमां तत उत्तराम्। ततो ऽपि च पुनः पूर्वां ततशापि हि दिचिणाम् ॥१ ७ ८॥ णिवाप्रब्दावधिं गला ते ऽथ सूचमपातयन्। चतुरस्वः सन्तिवेगः पुरस्वैवमभूत्तदा ॥१७८॥ युग्मम्॥ तवाङ्किते भ्रप्रदेशे नृपः पुरमकारयत्। तदभृत्याटलीनाचा पाटलीपुचनामकम् ॥१८०॥ पुरस्य तस्य मध्ये तु जिनायतनसुत्तमम्। नृपतिः कारयामास ग्रायतायतनोपमम् ॥१८१॥ गजाश्वप्रालावक्ठलं नृपप्रासादसुन्दरम्। विशालगालमुद्दामगोपुरं मौधवन्धुरम् ॥१८२॥ पख्यालामस्यालापौषधागारस्वितम्। भूभुजा तदलंचके ग्रुभे उद्मात्सवपूर्वकम् ॥१ ८ ३॥ युगाम् ॥ राजा तचाकरोद्राच्यसुदाय्युदयभाक् श्रिया। खं विक्रममिवाखण्डं तन्वानो धर्ममाईतम् ॥१८४॥ श्रईन्देवो गुरः साधुधमस्याईत दत्यसत्। देवतत्त्वं गुरुतत्त्वं धर्मतत्त्वं च तद्घदि ॥१८४॥

चतुष्पर्था चतुर्थादितपमा खं विशोधयन्।
पौषधं पौषधागारे म जग्राह महामनाः॥१ ८६॥
म धर्मावाधया चाचमपि तेजः प्रभावयन्।
श्रात्मनः चेवकांञ्चके तुर्थीपायेन स्रुपतीन्॥१ ८०॥
राजानो ऽत्यन्तमाकान्तास्ते तु मर्वे ऽप्यचिन्तयन्।
यावच्जीवत्युद्राय्येष तावद्राच्यसुखं न नः॥१ ८८॥

इत्य राज एकस्थागिस किसां यिदागते। श्राच्छेद्यायिना राज्यं प्राज्यविक्रमत्रज्ञिणा ॥२ ८८॥ श्रा च्छिनराच्यो राजा स नश्यनेव व्यपद्यत । तत्पूनुरेकसु परिभ्रमनुक्कि यिनौ ययौ ॥१८०॥ राव्यभ्रष्टकुमारसु सो ऽवन्तीशमसेवत । त्रसद्महनो नित्यमवन्तीयो ऽप्यदायिनः ॥१८१॥ स सेवको राजपुत्रसं राजानं व्यजिज्ञपत्। उदायिनमहं देव साधयामि लदाच्या ॥१८२॥ लया तु मे दितीयेन भाव्यमव्यभिचारिणा। को हि प्राणां जुणीकत्य साहसं कुरुते सुधा ॥१८ ३॥ तथेति प्रतिपेदाने ऽत्रन्तिनाथे स राजसः। जगाम पाटकीयुचं सेवको उभ्द्रद्राधिनः ॥१८ ४॥ उदायिनृपते नित्यं किट्रमा लोकयन्ति । यक्तरो मान्त्रिकस्वेव दुरात्मा नाममाद मः ॥१८ ५॥ उदायिनसु परमाईतस्थौकिम मर्वदा । त्रस्वनद्गमनाञ्चेनसुनीनेव ददर्भ सः ॥१८६॥

उदायिनो राजकुने प्रवेशायी ततस्य सः। उपाददे परित्रज्यां सूरेरेकस्य मनिधौ ॥१८०॥ माथयायनतीचारं म व्रतं पालयन्युनीन्। तथा ह्याराधयते हि यथा तनायतां ययः ॥ १८ ८॥ दस्मप्रधानं श्रामण्यं न तस्यानचि केनचित्। सुप्रयुत्तस्य दमास्य ब्रह्माप्यन्तं न गच्छति ॥१८८॥ बदायी लाददे ऽष्टम्यां चतुर्देग्यां च पौषधम्। त्रवात्यः सूरयो धर्मकथार्थं च तदन्तिके ॥२००॥ अन्यदा पौषधदिने विकाले ते तु सूर्यः। प्रतिराजकुलं चेलुर्मायावी यैः म दौचितः ॥२०१॥ ग्रह्मतास्पकरणं यामो राजकुते वयम् । भोः चुन्ननेत्यभिद्धुः समरकां च सूरयः ॥२०२॥ ष एव माथाश्रमणः सुर्वाणो भितनाटितम्। उपादायोपकरणान्यग्रे ऽभ्रच्छललिपाया ॥२०३॥ चिरसङ्गोपितां कङ्गमयीमादाय कर्त्रिकाम्। प्रच्छनां धारयामास स जिघांसु हरायिनम् ॥२०४॥ चिरप्रविजितस्थास्य ग्रमः परिणतो भवेत् । इति तेनेव महितः सूरी राजकुलं यथौ ॥२०५॥ धर्ममाख्याय सुषुपुः सूरयः पार्थिवो ऽपि हि। खाधायिकः सुव्याप प्रतिलिखा महीतलम् ॥२०६॥ द्रात्मा जाग्देवास्थात्म मायात्रमणः पुनः । निद्रापि नैति भौतेव रौद्रधानवतां नृणाम् ॥२००॥

म मायाश्रमणो राजः सप्तस्य गलकन्दले। तां कर्चिकां जो इमयीं यम जिक्को पमां न्यधात्॥ २०८॥ कण्डो राज्ञस्तयाकर्ति कदसीकाण्डकोमसः। निर्ययौ च तनो रतं घटक एडा दिवोदक म् ॥२०८॥ कायचिन्तामिषेणाथ म पापिष्ठसदैव हि। निर्जगाम यतिरिति यामिकैरप्यजित्यतः ॥ २१०॥ राजसीनास्जा मिकाः प्रवृद्धाः सूरयो ऽपि हि । मूर्धानं ददृशः कत्तं निर्नालकमसोपमम् ॥ २११॥ स्रिक्तं व्रतिनं तचापश्वित्मचिन्तयत् । नूनं तस्यैव कर्मेतद्भितनो यो न दृश्यते ॥२१२॥ किमक्तयमकाषीं रे धर्माधारो महीपतिः। यद्वानाग्यथ मालिन्यं कतं प्रवचनस्य च ॥२१३॥ मयेदृग्दीचितो दृष्टो ऽत्रानीतस् महाताना । तन्मत्वतं प्रवचनमा जिन्यमिदमागतम् ॥२१४॥ तद्हं दर्भनम्बानिं रचाम्यात्मव्यवाद्हम्। राजा ग्रह्य केनापि इतावित्यसु लोकगी: ॥२१५॥ ततञ्च भवचरमप्रत्याखानं विधाय सः। तां कङ्कर्चिकां कण्डे दत्ता सूरिर्थपद्यत ॥ २९६॥ प्रातरनः प्रश्रयापा जिकास्तव चागताः । पूचक्रवंच श्राष्ट्राना निरौद्ध तदमङ्गलम् ॥२१०॥ तत्कालं मिलितो राजलोकः मर्वो ऽप्यचिन्तयत् । राजा गुरुञ्च निहती चुझनेन न संग्रयः ॥ २१८॥

हनान्यो यदि तत्वृत्तः प्रथमं व्याहरेत्वनु । स महासाहसं कलात एवागाद्दर्भनम् ॥२१८॥ वैरी वा वैरिपुचो वा वैरिणा प्रहितो ऽथवा। को ऽपि मायावतीस्य विश्वस्तमवधीन्पम् ॥२२०॥ राज्ञ य पिलवत्मूरिः सूरे राजापि पुचवत्। नूनं स सूरिणा घतें निषेद्धं वा प्रचक्रमे ॥२२१॥ तपःचामतनुः सूरिरपि तेन दुरात्मना । तथा सुर्वसुखपाति न्यपाति च नरेन्द्रवत् ॥२२२॥ युगाम् ॥ विनयच्छदाना सूरिरपि तेन ह्यविद्य सः। ततस्तसी ददौ दीचां धूर्तीः को न हि वश्चाते ॥२२३॥ नष्टं निशायां तं प्रातः प्राप्नेपभटा नहि । क्रमेणापि हि यस्यकस्यकः क्रमगतेन सः ॥२२४॥ ततः ग्ररीरमंस्कारं राज्ञः सूरेश्व चिक्ररे। प्रधानप्रधास्तारं विलयना उदश्रवः ॥२२५॥ उदायिमारकः पापः मो ऽगादुक्वयिनौं पुरीम्। त्राख्यचोक्तयिनीभर्तुर्यथोदायिवधः कृतः ॥२२६॥ श्रवन्तीयो ऽवदत्याप यः कालेनेयतापि हि। परिष्ट्रचां ग्रहीलापि स्थिलापि सुनिसन्धि ॥२२०॥ श्रहर्निंगं च धर्मापदेशाञ्श्रुवापि दुष्टधीः। श्रकाषीरीदृशं कर्म स लं से स्थाः कर्य हितः ॥ २ २ ८॥ युगाम् ॥ श्रद्रष्टवसुखो ऽसि लं पापापसर सलरम्। इति निर्भक्षं तं राजा नगरान्तिरवासयत् ॥२२८॥

तत्रस्त्येव सेदिन्यामभव्यानां शिरोमणिः। श्रीभधानेन स खात उदायिनुपमारकः ॥२३०॥ दतश्च तत्रेव पुरे दिवाकी तेरसृत्युतः। एकस्य गणिकाकुचिजना नन्दो ऽभिधानतः ॥२३१॥ म नापितकुमारम्तु प्रभातसमये तदा । खेरन्त्रैः पाटलीपुचं ददर्भ परिवेष्टितम् ॥२३१॥ उपाधायाय तं खप्नं नन्द श्राख्यत्रवोधभाक् । उपाधायो ऽपि तदेदी तं च निन्ये खवेग्रानि ॥ १ ३ ३॥ म प्रीतिभागलंचके नन्दमाभरणादिभिः। निजां द्हितरं तेन परिणाययति सा च ॥२३४॥ नवं जामातरं नन्दं याणयाने अधिरोण तम्। पुरे परिश्रमयितुसुपाध्यायः प्रचक्रसे ॥२३५॥ उदायपुत्रगोत्री हि पर्कोकमगादिति। तचानारे पञ्चदिव्यान्यभिषिकानि मन्त्रिभः ॥२३६॥ पट्टहस्ती प्रधानाश्वश्कृतं सुस्मो ऽथ चामरौ। पञ्चाषमूनि दियानि भेमू राजनुते ऽखिले ॥२३७॥ तत्र तानि दियानि वही राजकु जाद्य । स नन्दो याष्ययानस्थो नवोढो ददृष्टे च तै: ॥२३८॥ पट्टस्ती गारदाब्दगब्दमोदरगर्जितः। मद्यो नन्दं पूर्णंकुमोनाभ्यविञ्चद्द्रकारः ॥ २३८॥ तमुत्याका निजस्कन्धे मिन्धुरः सो ऽधारोपयत्। इयो ऽहेषत हर्षांच प्रस्तुवितव मङ्गलम् ।२४०॥

व्याकामीदातपत्रं च पुण्डरीकमिवोषि । स्फायमानौ चाजुठतां नृत्यन्ताविव चामरौ ।। २४१॥ ततः प्रधानपुरुषैः पौरैर्जनपदेन च । चक्रे नन्दस्य सानन्दमभिषेकमहोत्सवः ॥२४२॥ श्रनन्तरं वर्धमानखामिनिर्वाणवासरात्। गतायां षष्टिवत्मर्यामेष नन्दो ऽभवन्तरः ॥ १ ४ ३॥ तत्र केचित्सामन्ता मदेनान्धंभविष्णवः। नन्दस्य न नितं चक्रुरसौ नापितसूरिति ॥२ 8 8॥ नन्दो ऽपि तेषां मङ्गावपरीचार्यमनच्यधीः। श्रास्थान्या निर्वयौ दारि प्राचाया देव वारणः ॥२४५॥ माता धाची बालसदा यात्येव शिश्रामा सह। नन्देन तु समं कोऽपि नागात्तस्युसायैव ते ॥२४६॥ त्रागत्य पुनरास्थान्यां सिंहासने निषद्य च । नन्दो जगाद खारचानिहत्यनाममी दति ॥२४०॥ श्रारचा श्रपि ते चचः प्रेचणं चित्ररे मिथः। स्मितं च नाटयामासुर्भतात्तप्रेचणादिव ॥ २४ ८॥ श्रारचानपि विज्ञाय नन्दसत्सामवायिकान । द्राग्ददर्भ सदोदारदाः खो लेखमयावि ॥२ 8 ८॥ नन्दपुणाक्षष्टदेया तो कयाचिद्धिष्ठितो । प्रती हारौ लेप्यमयावाक हासी द्धावतुः ॥२५०॥ ते द्विनीताः सामनास्ताभ्यां नेऽपि निजन्निरे। केऽयनाम्यन्त नन्दो ऽस्ट्खण्डाज्ञस्ततः पर्म् ॥२५१॥

नन्दो राजा राजमानो महद्यां भूसुचामा सूचिताजो बस्द्व । प्रायः पुष्णं विक्रमञ्च प्रमाणं जीवं जन्म श्लाघनीचेऽपि वंग्रे ॥२५२॥

द्याचार्यश्री हेमचन्द्रविरचिते परिशिष्टपर्वेणि स्वविरावजी-चरिते महाकार्ये यशोभद्रदेवीभाव-भद्रवाद्धशिय्यचतुष्ट्यहत्तान्त-श्रविकापुचकथा-पाटजीपुचिववेश-खदायिमारककथा-नन्दराच्य-जाभकीर्तनो नाम षष्टः सर्गः॥

## सप्तमः सर्गः।

दतञ्च तचैव पुरे मनाघे नन्दभुजा। ब्राह्मणः कपिस्तो नामाध्युवासैको बह्दिर्भुवि ॥१॥ एकदा तद्गृहोद्देशे परिवारसमन्वितः। श्राचार्यः कञ्चिद्ष्यागात्मं मारकरिके सरी ॥२॥ तदाखिलनभः क्रान्तिखेदादिव दिवाकरः। जगाम पश्चिमाभोधिलहरीजलहस्तिताम् ॥३॥ प्रत्ययदा डिमीपुष्यवर्षवैभवहारि भिः। पश्चिमानचि सन्धाभैः कौसुभांग्रक्तभागिव ॥४॥ ग्टहाइदीपमाचाभिभीसुराभिः पदे पदे। योबः सर्धानुबन्धेन सनचत्रेव भूरभृत् ॥५॥ त्रालोकजनकं विध्वक्षगाः कोलाइलच्छलात्। द्रच्यमे क नु भूयो ऽपौत्यर्यमाणिमवोचिरे ॥६॥ मन्ये ऽस्तं गच्छतार्केण वक्तौ न्यामीकता रचः। तिसान्ताले कथमभूदन्यथा सो ऽतिभासुरः ॥ ०॥ नीरश्रेणान्धकारेणाञ्चनसब्द्वाचारिणा । तदासद्वीदमीरमं पातालविवरीपमम् ॥ ८॥ नगरे दुर्लभो राचौ प्रवेश दति सूरयः। खैः पादैः पुपुनुस्तस्य ब्राह्मणस्य ग्रहाङ्गणम् ॥८॥ ब्राह्मणं तमनुज्ञाष्याचार्यास्ते तां विभावरीम् । तद्भिहोत्रशालायामवात्सुर्विश्ववत्सलाः ॥१०॥

जानिक किंचिद्येते न वेति प्रत्यनीकधीः । जगामाचार्यवर्यस्य समीपे किपन्नो निश्चि ॥११॥ दृद्यानः ससुद्धासिश्रुता स्थिल द्दरीनिभैः । वचीभिर्विद्धे सूरिस्तस्थाये धर्मदेशनाम् ॥१२॥ तस्थामेव दि तामस्थां धर्मदेशनया तथा । श्रावकः किपन्नो जज्ञे ऽथाचार्या ययुरन्यतः ॥१३॥

श्रन्यदा नेचिदाशार्याः प्रावृद्धाले तदोकि । तस्युक्तेनाईतौभूतेनानुजाता दिजन्मना ॥१ ४॥ श्रन्येद्युः सूनुहत्येदे कपिनस्य दिजन्मनः । स पुनर्जातमाची ऽपि रेवती भिरयः द्वात ॥१५॥ सुनिभिः कल्पमानानां भाजनानामध्य यः। बालो दिजनाना तेन दधे अद्भानप्रालिना ॥१६॥ तेषां महाप्रभावाणामृषीणां पात्रवारिणा । श्रभिषित्रं शिशुं क्रूरचन्तर्यो सुसुचुर्द्रतम् ॥१०॥ मुनिभाजनकल्पासाँभिषिकत्त्वार्जः प्रिप्रोः। चक्रे कल्पक द्याखां कपितः श्रावकस्त ॥१८॥ तदादि वन्तरीदोषस्त दुष्ठे न कदाष्यस्त । तत्र पुत्रमन्तानसम्दद्धः कपिन्हे अवत् ॥१८॥ कस्पकः क्रमयोगेण विपन्नपिलकः पुरे। समस्तिवद्यास्थानज्ञ एको अस्ति तिभाजनम् ॥२०॥ म गर्भश्रावकलेन मदा मन्तोषधारकः। न परिग्रहसूयस्बे मनोर्थमपि व्यधात् ॥२१॥

कुलीना अपि जावखवती क्यवतौर्पि। दौयमाना श्रपि प्रार्थ्य नोपयेमे स कन्यकाः ॥२२॥ पुरे परिभ्रमनित्यं कल्पको बट्भिर्टतः। पौराणां पूजनीयो उभूदिदान्सर्वच पूज्यते ॥ ९३॥ दतश्च कापिलेस्तस्य गमनागमनाध्वनि । पर्यवात्मीद्विजनीकस्तस्य चैकाभवत् सुता ॥ २४॥ तामत्यन्तं रूपवतीमयुपायंस्त कोऽपि न । जबोदरेण तस्या हि इपबच्चीरदूखत ॥२५॥ पयोस्तदृतिपायं तस्यासुन्दमजायत । कन्यापि सासुद्रुवीवाचमा चंत्रमणे ऽपि हि ॥२६॥ मा कन्यकापि वस्तीव समये पुष्पवत्यभ्रत्। विषया तन्त तन्माता कथयामाम तत्पितः ॥२०॥ ब्राह्मणो ब्राह्मणीमूचे प्रिये दोषो उयमावयोः। नोदाहितेयं यत्कन्या कन्यायेषा ह्यस्ट्वीः ॥२८॥ श्रस्थाः पत्युरस्रतवात्युव्ये मोघलमागते । उपस्थितं भूणहत्यापापं तदिदमावयोः ॥२८॥ किं कुर्मः कोऽपि दृण्ते न जन्नोदरिणीमिमाम्। तदानुक्ले पतिताय देया नसीचिद्यमी ॥३०॥ वाक्कलेनापि न ग्राह्यः कोऽपि ना कल्पकं विना। मत्यमन्धः स एवैकस्तद्धं प्रयताम हे ॥३१॥ तेनापि कूपिकाखानि खग्टहाग्रे दिजनाना । कल्पकागमवैचायां सा कन्याचिपि तच च ॥३२॥

श्रायान्तं कस्पकं दृद्दा पूचकार च स दिजः। य त्राक्षिति से पुत्रीं तसायेव ददाम्यहम् ॥३३॥ कल्पको ऽपि हि तत्कालं दयोसिखितमानमः। तामाचकर्षाश्रुलैव वाचं तत्पितुरुत्तराम् ॥३ ४॥ तित्यतोवाच मत्कन्यामिमासुदह कच्पक। कूपिकाकर्षकायोचैर्मयेषा कल्पिता यतः ॥३ ५॥ एतस्याः सम्प्रदानं च श्रुला संसोढवानिसः। श्रनिषिद्धं ह्यनुमतिमिति न्यायो ऽपि वर्तते ॥३६॥ स्रष्टेव विद्यास्थानानां लसेव न्यायवित्तमः। मत्यमन्थो ऽसि चातस्वं तल्लुस्य यदईति ॥३०॥ क जितो बुद्धि प्रक्षा इं किं करो मौति क ज्यकः। नितस्विनी निरीहो ऽपि तासुदो दुममन्यत ॥३ ८॥ कलाकलापजलधि**कुकाजन्मा**य कल्पकः। श्रायुर्वेदोदितौषधोत्नाघीक्तयोद्वाइ ताम् ॥३८॥

कस्पकं पण्डितं बुद्धिमनां श्रुवाथ नन्दराट्।
श्राह्मय प्रार्थयां चक्ते ममामात्यवमाश्रय ॥४०॥
जजन्य कन्पको राजन्यासाच्कादनमाचकम्।
विद्याय नान्यमधिकं वाञ्काम्यपि परिग्रहम् ॥४१॥
धार्मिकाणां सग्नुकानां नहि निर्वहति कचित्।
राजन्तमात्यव्यापारः प्याप्तं तदनेन से ॥४२॥
दत्युक्ता राज्ञ श्राज्ञां तामवज्ञायैव कन्पकः।
जगाम चक्रे च नृपक्षच्छिद्रान्वेषणोद्यमम् ॥४३॥

न नन्दः प्राप तिष्क्ट्रं नित्यमन्वेषयन्त्रि । महातानां निरीहाणां ति प्रायेण दुर्नभम् ॥ ४४॥ त्रन्यदा कन्यकारहदाररणानिवासिनम्। राजा रजकमात्मीयं पप्रक्काह्रय धीनिधिः ॥ ४ ५॥ ब्राह्मणः कल्पको नाम यस्तव प्रातिवेश्मिकः। वसनानि तदीयानि लं चाचयसि किं न वा ॥४६॥ चालयामीति रजनेनोते प्रोवाच तं नृपः। तदानी तानि वस्त्राणि धर्तव्यान्यर्पय सा मा ॥ ४०॥ प्रमाणमादेश इति विज्ञाय रजको ययौ। इतश्च समयः कौसुद्युत्सवस्य समाययौ ॥४ ८॥ करपकं च ग्टिं रूपे वस्तरतान्यमूनि से। राजनिर्णेजनेनाच निर्णेजय मनोरम ॥ ४८ ॥ यथातिग्रयचोचाणि सच्छायान्यंशुकान्यहम्। घूपियला परिद्धे कौ मुदीपर्ववासरे ॥ ५०॥ कल्पको ऽचिन्तयचैवमामने पर्ववासरे। त्रन्यस्य भाटिकोभेन रजको राजवर्चमौ ॥५१॥ श्रपंयेदरवस्ताणि नापीयस्ति से प्रनः। सम्बोगं परिभवं तस केंग्रे खपाणिना ॥ ५२॥ युगाम् ॥ विवेककोचनेनैवं प्रेच्य प्रेचावतां वरः। उपैचिष्ट वचः पत्थाः स्त्रीसुखाः इतिनो न हि ॥५ ३॥ त्रत्याग्रहरहीतस्त तस्या वासांशि कल्पकः। रजनस्मार्पयत्तस्य स्त्रीयहो बलवान्खलु ॥५४॥

समागते पर्वदिने कल्पकस्थोपतस्थयः। वासांसि नार्पयन्तस्य रजनो राजग्रासनात् ॥५ ५॥ श्रद्य याहि प्रातरेही त्येवं प्रातारयन् इः। रजकः कल्पकं राजनियोगादभयो हि सः ॥ ५ ६ ॥ प्रयोजनेन तेनैव कल्पको रजकस्य तः। ग्रहे ययावुत्तमर्णकाधमर्ण द्वान्वहम् ॥५०॥ एवं जग्मतुरब्दे दे तस्य वस्त्राणि मार्गतः। भवेदिभिभवायैव चमा ह्यात्यन्तदिर्घता ॥५०॥ ततो वर्षे हतीये तु प्रवृत्ते कल्पको ऽवदत्। श्ररे मुन्दर चौरस्तं मदस्ताष्ट्रमि जीर्णवान् ॥ १८॥ रञ्जिथिला लदसृजा खानि वस्ताण्यहं यदि । निह रहामि तनासि कल्पको रजकाधम ॥६०॥ कल्पको रजकागारं निप्रायां गन्तुमन्यदा । एकाकी निर्ययो विद्यासाधनायेव साइसी ॥६ १॥ चिष्डिकामृगुवेतालाद्यप्रेषमतपिष्डितः। गुन्नां स द्धे चुरिकामन्तकस्थेव देवताम् ॥६२॥ पाकोद्यत दव दीपी स्कुटीविकटाननः। कल्पको उनल्पकोपो ऽघ गला रजकमभ्यधात् ॥६३॥ रे सेवक द्वाभ्यागां दे वर्ष तव वेमानि। वस्ताक्षर्पयमीदानीमथवा नेति कथ्यताम् ॥६ ४॥ तं ब्रह्मराचमित चुधितं प्रेच्य धावकः। चुभितो रहिणीमूचे वासांख्य समर्पय ॥६ ५॥

रजक्यपि तथा चक्रे व्यक्तीकृत्याय कल्पकः। प्राक् छुरौं नर्तथामास लाङ्ग्लिमिव केसरौ ॥६ ६॥ चटचटिति कुर्वाणं रजकस्थाय कस्पकः। उदरं दीर्णवाञ्कर्या सुभिनेनेव स्रतसम् ॥ ६ ॥। श्रस्जा निर्यता तुन्दानिर्द्धरादिव वारिणा । वासांसि रञ्जयामास कल्पकः सत्यसङ्गरः ॥६ ८॥ श्राक्रन्तौ रजभूचे निहंसि किसनागसम्। राजाज्ञयैष वस्ताणि ग्रहे चिरमधारयत् ॥६८॥ तदाकर्ष्यं तु संभान्तः कल्पकः समकल्पयत् । श्रहो राज्ञः प्रपञ्चो ऽयं यदचो न कतं मया ॥७०॥ तदद्य रजकवधापराधानुपपूरुषैः। नीये न यावत्तावद्भिखयं यामि नृपान्तिकम् ॥ ७१॥ कन्यकञ्चिनचिलैवसुपनन्दं खयं ययौ । नन्दो ऽपि सद्यः मानन्दस्तं चक्रे गौरवास्पदम् ॥७२॥ माकाञ्चं कल्पकं ज्ञाला नन्दो ऽपीक्वितवित्तमः। बभाषे सम्मार्थादत्वामात्यपदं मम ॥०३॥ खापराधप्रतीकारं चिकीर्षुरथ कल्पकः। प्रतिपेदे नृपवचः म सुधौर्यो हि कालविद् ॥ ७ ४॥ नन्दो ऽपि कतक्रव्यं खं मन्यमानः प्रमोदभाक् । कल्पकं वार्तयामास खमनोब हिंणाम्बदम् ॥ ७ ५॥ ग्रन्थस्तान्हृद्यस्य नन्दो ऽपि स्वार्थसंग्रयान्। कल्पकं प्रच्छति सीष्टं विद्यागुरुमिवागतम् ॥ ० ६॥

नृपतिं प्रीणयामास कल्पको ऽपि ह्यानस्पधीः। वाक्येसत्स्वतसन्देरसोष्ट्रपेषणमुद्गरे: ॥००॥ श्रन्यायं रजकश्रेणी तदा पूल्कर्तमागता। ददर्भ कल्पकं राज्ञा प्रदत्तगुरुगौरवम् ॥७८॥ तथास्यं कल्पकं ृष्टा निवृत्य रजका ययः। राजमान्यलमेवैकमनर्थस्य प्रतिक्रिया ॥ ७ ८॥ तदैवाग्रेतनामात्यमपमार्थ महीपतिः । कल्पकायार्पयम्द्राकरेखादि यथोचितम् ॥ ८०॥ ससुद्रवसने ग्रेभ्य श्राससुद्रमपि श्रियः। उपायहसीराक्षय ततः सो ऽक्त नन्दसात् ॥ ८१॥ नवे तिसानाहामात्ये श्रीवशीकारमान्त्रिके। श्रीरभ्रनन्दराजस्य सिरावारिवदच्या ॥८ २॥ तस्य धीवारिणा सिको राज्ञो विक्रमपादपः। यग्रः प्रसूनं सुषुवे सुर्भीकतविष्टपम् ॥ ८३॥ नन्दराजप्रतापाग्नेर्दृद्धिसुत्पाद्यन्पराम्। तस्य वृद्धिप्रपञ्चो ऽभृत्यचिवस्य महानितः ॥ ८ ८॥ दतो ऽपि च परिभ्रष्टः प्राग्मन्त्री कल्पकस्य सः।

दतो ऽपि च परिश्वष्टः प्रायम्की कल्पकस्य सः।
इन्नं गवेषयामास तटस्थो ऽपि हि स्तवत् ॥ ६ ५॥
स दृष्टः कल्पकस्येष्टां चेटीं वस्तादिभिर्भग्रम्।
श्रावर्जयित्मारेभे तत्रवृत्तिवृसुत्सया ॥ ६ ६॥
सापि लोभाभिस्तात्मा प्रत्यहं कल्पकीकसि।
कियमाणं जल्प्यमानं चास्त्रत्यात्मनमन्त्रिणः॥ ६ ७॥

भ्रयांमस्तनुजनानो बभ्रवः कल्पकस्य तु। प्राचेण पुचवन्तो हि भवन्ति परमाईताः ॥८५॥ म त्रारेभे ऽन्यदैकस्य सूनोत्दाहमङ्गलम्। निमन्त्रियतुमैक्क्च तत्र सान्तः पुरं नृपम् ॥ ८८॥ स राज्ञः खागतिकौर्युकुटच्छत्रचामरान्। प्रचन्नमे कार्यितुमन्यचासौ यद्र्ति ॥८०॥ अष्टामात्याय सा चेटी कथयामास तत्त्रथा। न्यो ऽवसर इत्याग्र सो ऽपि भूपं व्यनिज्ञपत ॥८१॥ न माम्प्रतममात्यो ऽस्मि न मान्यो ऽस्मि तथापि हि। कुनीनो उस्यतिभक्तो उस्मीत्याखामि खामिनो हितम्॥८२॥ कस्पकेन यदारसं ग्रुणु वित्रयमन्त्रिणा। क्लादिराज्याबद्धारान्कारयनस्ति सो ऽध्ना ॥८ ३॥ द्यता कथितेनेशः खयं वेत् तदाश्ययम्। **मिक्येनापि द्रोणपाकं जानन्ति हि मनीषिणः ॥८ 8॥** ग्राचेन खामिदत्तेन वर्धितो ऽस्मीति वच्छदः। न पुनः पद्भापत्यं मात्सर्थं मम कल्पके ॥८ ५॥ कदाचिनासरेणाइमसत्यमपि इ व व । मत्यं तत्तु चरैर्विद्धि नृपा हि चरच्चुषः ॥८ ६॥ प्रेषितास चरा राजा गला कल्पकसद्मनि। दृद्दा च तत्तदाखातमाखान्ति सा मही भुजे ॥८०॥ ततस्य सनुदुम्बो ऽपि कल्पको नन्दभूभुजा। सद्यो ऽत्थ्रकूपकारायामचेषाचेपपूर्वकम् ॥८ ८॥

कल्पकाय सपुचाय कोद्रवौद्नसेतिकाम्। पयः करकमेकं च कूपके इचेपयन् पः ॥८८॥ कल्पको ऽल्पं निरीच्छान्नं कुटुम्बिमदमभ्यधात्। सिक्ये हिं संविभागो ऽस्य कवलानां तुका कथा ॥१००॥ कवर्तेः प्रतमञ्जीर्षः भवेद्दरपूरणम् । तिसिक्यमाचाण्यश्रन्तः सर्वे यूयं मरिष्य्य ॥१०१॥ तसाहुङ्कां म एवैकः समस्तं कोट्रवौदनम्। यो अष्टमन्त्रिणो वैर्गोधनाय भवेदलम् ॥१०२॥ मंभ्रयोचे कुटुम्बेन लं भुङ्ख चेममस् ते। वैरनिर्यातनं कर्तुं तात नास्नासु कोऽप्यत्तम् ॥१०३॥ ततस्य कल्पको ऽसुङ्का तदनं प्रतिवासरम्। अन्ये लन्मनं कला विपद्य चिदिवं ययुः ॥१०४॥ तदा च कल्पकाभावं ज्ञाला सामन्तसभुजः। रह्युः पाटलीपुत्रं नन्दोन्मूलनकाम्यया ॥१०५॥ रुद्धारे प्रतिदिशं पाटनीपुचपत्तने। भाष्डं भाष्डेन पुस्तोट पौराषां तच भीजुषाम् ॥१०६॥ श्रनीशो विदिषां तेषामामने श्रयने ऽपि वा। दाइज्वरातुर दव नन्दो न प्राप निर्देतिम् ॥१०७॥ श्रचिन्तयच यावद्भि कल्पको मन्त्यभूनाम। तावितां हगुहेवेदं पुरं नास्कन्दि केनचित् ॥१०८॥ विना तं कल्पकमस्त्रगरसेंदृशी दशा। श्ररचकं द्यपवनं पान्धेरप्यपजीखते ॥१०८॥

म जीवित यदि तदा तेनैवोदेखते पुरम्। प्राचेण कथते इिकामारो इिकामिरेव हि ॥११०॥ काराधिकारिणो राज्ञा पृष्टासैवं यजिज्ञपन्। श्रन्धकूपिखतः कोऽपि ग्रह्णात्यद्यापि कोद्रवान् ॥१११॥ चिद्वा च मञ्चिकां कृषे तचारोष्य च कल्पकम्। तदैवाकर्षयामास नन्दो निधिमिवात्मनः ॥११२॥ त्रपि पकद्रपत्रामं शिविकामधिरोष तम्। वप्रस्रोपर्यभ्रमयन्पः पूर्देवतामिव ॥११३॥ तं दृद्या वैरिणो दध्युर्नन्दो अस्ट्वनः खन्। यदेषो ऽस्नान्भीषयते दर्भयन्त्रटकल्पकम् ॥११४॥ ततो बाढसुपद्रोतं ते प्रावर्तना वैरिणः। त्रनुत्पन्नभया यन्त्रप्रतियन्त्रादिकस्पनैः ॥११५॥ ततश्च कल्पकः प्रेष्य दूतं तानेवमत्रवीत्। एतु वः कोऽप्यभिमतो उन्तर्गङ्गं नावमास्थितः ॥११६॥ यथाइमपि नौयानो जिल्पला तेन धीमता। करोमि मन्धिमन्यदा भवतां यदभौषितम् ॥११०॥ सान्धिविग्रहिकस्तेषां कल्पकश्चापि नौस्थितौ। मिलितावाभिमुख्येन वकावकग्रहाविव ॥११८॥ तच कच्चिर्देकस्चिक्कापं करस्थितम्। निरीच्य कल्पको मन्त्री तमूचे ऽङ्गु लिसञ्ज्ञ्या ॥११८॥ यद्यमुखेचुभारस मूलं प्रान्तय कर्त्यते । एतनाध्यप्रदेशस्य तदा किसुपतिष्ठते ॥११०॥

सान्धिविग्रहिकः मो ऽथ विद्वानिप सुधीरिप । न तदाभयमजासीदीदृभस्त तदाभयः ॥१२१॥ यथेच्यष्टिर्मूलेन प्रान्तेन च विवर्धते । उभाभ्यासेव सन्धिभ्यां तथा चित्रयसन्तिः॥१२२॥ तच चैकः सत्यसन्धिर्यचोक्तं नान्यथा भवेत् । प्रपञ्चमन्थिरपरों मायया यः प्रतन्यते ॥१२३॥ श्रविश्वासेन वो नन्दे मत्यसन्धेर्न गोचरः। प्रपच्चमन्धिसु कथं भावौ वो मिथ तदिदि ॥१२ ४॥ निःसन्धिबन्धास्तद्यूयसुपजीचा भविष्यच । निक्ततमुलपान्तेच्यष्टिवन्नन्दभूपतेः ॥१२५॥ पुनस तत्रदेशस्याभीयां मूर्धन्यदर्शयत्। दण्डाइतां दिधिखालीं कल्पको इल्लमञ्जूया ॥१२६॥ प्राम्बद्भावार्थमञ्जासीत्प्रधानपुरुषो न सः। कल्पकामात्यद्वदयभावार्था (यमसृत्यृन: ॥१२०॥ लत्पचमंहतिस्थाकी मदोर्दण्डाहता यदि। तदः स्वादिटकाका है विकी एँ द्धिवद्वलम् ॥१२८॥ पुनः खनावा तन्नावं कल्पकस्तिः प्रदिचिणाम । चकार तदिभिप्रायं तचापि न विवेद सः ॥१ १८॥ भावार्थस्वेष मद्भावा यथा नौरावता तव । तथासान्तेजसा तेजो भवतामावरिय्वते ॥१३०॥ मञ्जावये ऽपि भावार्थमजानन्तस्य सः। **जहापोइपरस्तस्वौ व्यात्तास्यः काकपोतवत् ॥१३१॥** 

ख्यानं कल्पको ऽधागात्मान्धिविग्रहिकः स तः ।
तद्भावमिविद्वीचापनः खिशिविरं घर्यौ ॥१३२॥
स सन्धिविग्रहपुमान्धिजैः पृष्ठो विषादभान् ।
श्रवोचदत्यसम्भग्रलापौ कल्पकिष्ठाः ॥१३३॥
पुनः पुनञ्च तेः पृष्ठो न स किंचिद्वोचत ।
स हि जिद्धाय तद्भावं नाज्ञासिष्मिति न्नुवन् ॥१३४॥
मिलितः कल्पकस्थायमपौति क्वतिनञ्चयाः ।
ते ऽथ सामन्तराजानः प्रजायन्त दिश्रो दिश्रम् ॥१३५॥
ततः प्रजायमानानां तेषां कल्पकश्रामनात् ।
हल्ब्यश्ररत्नकोश्रादि जग्रहोक्किय नन्दराट् ॥१३६॥
नन्दो ऽपि तं निजयाह प्राक्तनं दृष्टमन्त्रिणम् ।
भक्तस्य कल्पकस्थायमनर्थक्रदिति कृधा ॥१३७॥

नन्दश्रियां रचणगीविद्ञः
सुधीर्नयोपायनदीनदीनः ।
स्मां कन्पको नन्दनरेश्वराज्ञानियन्त्रितां मन्त्रिवरञ्चकार ॥१३ ६॥

द्वाचार्यश्री हेमचन्द्रविर्चिते परिभ्रिष्टपर्वणि खविरावजी-चरिते महाकाये कन्यकामात्यसङ्कीर्वनो नाम सप्तमः सर्गः॥

## अष्टमः सर्गः।

कल्पकः पुनक्त्पन्नानेकपुत्रो धियां निधि:। युचिरं नन्दराजस्य सुद्रायापार्मन्त्रात् ॥२॥ नन्दस्य वंग्रे कालेन नन्दाः सप्ताभवकृषाः। तेषां च मन्त्रिणो ऽस्वन्स्यांमः कल्पकान्वयाः ॥२॥ ततस्त्रिखण्डपृथिवीपतिः पतिरिव श्रियः। ससुत्खात दिषत्कन्दो नन्दो ऽभृत्ववमो नृपः ॥३॥ विशक्षटः श्रियां वासो उमक्कटः शकटो धियाम् । ग्रकटाल इति तस्य सन्त्यभृत्कत्यकान्वयः ॥४॥ तस्य खन्मीवती नाम खन्मीरिव वपुश्रती। सधर्मचारिष्यभवच्छीलालङ्कारधारिणी ॥५॥ तयोय ज्येष्ठतनयो विनयालंकतो ऽभवत्। त्रखूलघीः खूलभद्रो भद्राकार निशाकरः ॥६॥ भिक्तिनिष्ठः किनष्ठो ऽभुच्छीयको नन्दनस्तयोः। नन्दराड्हृद्यामन्दानन्दगोशीर्घचन्दनः ॥०॥ पुरे असूत्तच कोग्रेति वेग्या रूपश्रियोर्वग्री। वग्रीकृतजगचेतास्रोतोस्जीवनौषधिः ॥८॥ सुद्धानो विविधान्भोगाः स्त्रुसम्हो दिवानिशम्। खवास वस्ये तस्या दादणान्दानि तनानाः ॥८॥ श्रीयकस्वङ्गरचो ऽसङ्ग्रहिविश्रभागानम्। दितीयमिव इदयं नन्दस्य पृथिवीपतेः ॥१०॥

तच चामीदरहचिनीम दिजवराग्रणीः। कवीनां वादिनां वैयाकरणानां भिरोमणिः ॥११॥ खयंक्रतेन्वनवैरष्टोत्तर्भतेन सः। दृत्तेः प्रदृत्तो उनुदिनं नृपाव**लगने सुधीः** ॥१ २॥ मिथादृगिति तं मन्त्री प्रश्रपं न जातुचित् । तुष्टो ऽयसी तुष्टिदानं न ददी नृपतिस्ततः ॥ १ ३॥ ज्ञाला वर्रुचिस्तच दानाप्रापणकार्णम्। श्राराधिवतुमारेभे ग्रहिणीं तस्य मन्त्रिणः ॥१४॥ मंतुष्ट्या तयान्येदाः कार्यं पृष्टो ऽत्रवीदिदम्। राज्ञः पुरस्तानो काव्यं तव भर्ता प्रशंसत् ॥१५॥ तया तद्परोधेन तदिज्ञप्तो ऽवदत्पतिः। मिथादृष्टेरसुयाहं प्रशंसामि कथं वतः ॥१६॥ तयोकः माग्रहं मन्त्री तत्त्रया प्रत्यपद्यत । श्रन्थस्तीवानमूर्वाणामायहो वनवान्यन् ॥१०॥ राज्ञः पुरस्तात्पठतः काव्यं वरक्चेस्ततः । श्रहो सुभाषितमिति वर्षयामास मन्त्रिराट ॥१ ८॥ दीनार्श्यतमष्टायं ततो उसी नृपतिर्द्दौ। राजमान्यस्य वाचापि जीव्यते ह्यानुकृतवा ॥१८॥ दौनाराष्ट्रोत्तरमते दीयमाने दिने दिने। किसेतदीयत दति सूपं मन्त्री याजिज्ञपत् ॥२०॥ त्रथोचे नृपतिर्मन्त्रन्दद्गो ऽसी लत्रप्रंसया। वयं यदि खयं दद्मी दद्माः किं न पुरा ततः ॥२१॥ मन्त्रयपूचे मया देव प्रशंसा नास्थ निर्मिता । काव्यानि परकौयाणि प्राप्रंसिषमहं तदा ॥२२॥ पुरो नः परकाचाणि खकीकत्य पठत्ययम् । किसेतत्मत्यभावेनेत्यभाषत नृपस्ततः ॥२३॥ एतत्पिटितकाचानि पटन्तीर्वाचिका श्रपि। द्रभीययामि वः प्रातिरत्यूचे मचिवो ऽपि च ॥२४॥ यचा यचद्त्ता भृता भृतद्त्तेणिका तथा : वेणा रेणेति सप्तासन्प्राज्ञाः पुत्रासुः मन्त्रिणः ॥२५॥ ग्टहाति ज्यायमौ तामां सञ्चद्तां तथेतराः। दिव्यादिवारक्रमतो ग्रह्णिन सा वयाक्रमम् ॥१६॥ राज्ञः समीपं सचिवो दितीये अक्ति निनाय ताः। तिरस्करिण्यन्तरिताः ससुपावेशयच सः ॥२०॥ त्रष्टोत्तरप्रतं श्लोकान्खयं निर्माय नैत्यिकान्। **जर्चे वरह**चिसास्तु यथाच्येष्ठमनूचिरे ॥१८॥ ततो वर्रुचे रहो राजा दानं न्यवारयत्। उपायाः मित्रवानां हि निग्रहानुग्रहचमाः ॥२८॥ ततो वरहचिर्गला यन्त्रं गङ्गाजले न्यधात्। तनाध्ये वस्तबद्धं च दीनार्शतमष्ट्युक् ॥३०॥ प्रातर्गङ्गामभौ सुला यन्त्रमाकामदं द्विणा। दीनारास्ते च तत्पाणावुत्पत्य न्यपतंस्ततः ॥३१॥ स एवं विद्धे नित्यं जनस्तेन विसिम्निये। तच अ्वा जनअ्वा राजाग्रंसत मन्त्रिणे ॥३२॥

द्दं यद्यस्ति मत्यं तत्प्रातवीचामहे खयम्। द्रत्युको मन्त्रिणा राजा तत्त्रथा प्रत्यपद्यत ॥३३॥ दत्वा ग्रिचां चरः सायं प्रेषितस्तच सन्तिणा। गरसाम्बनिकीनो ऽस्थात्पकीवानुपककितः ॥३४॥ तदा वरक्चिर्गला कन्नं मन्दाकिनी जले। दौनाराष्ट्रोत्तरप्रतयिं न्यस्य ययौ रटहे ॥३५॥ तज्जीवितिमवादाय दीनारग्रियमादरात्। चरः समर्पयामास प्रच्छनं वरमन्त्रिणे ॥३६॥ श्रथ गुप्तात्तदौनारग्रत्थिर्मन्त्री निशाखये। ययौ राज्ञा ममं गङ्गामागादरहिचलता ॥३०॥ द्रष्टुकामं नृपं दृक्षोत्कष्टमानी मनिस्तरम् । स्तोतुं प्रवष्टते गङ्गां मूढो वरक्चिस्ततः ॥३ ८॥ सुत्यन्ते ऽचालयद्यन्तं पदा वरक्चिः परम । दौनारगन्यिकत्पत्य नापतत्याणिकोटरे ॥३ ८॥ ग्रन्थिं गवेषयामाम पाणिना तक्काले ततः। मो ऽस्थादपश्चंस्त्रणीको धूर्तो इष्टो हि मौनभाक् ॥४०॥ दत्यूचे च महामात्यः किं ते दत्ते न जाइनी। न्यासौकतमपि द्रवं गवेषयि यनुः ॥४१॥ उपनच्य ग्रहाणेदं निजद्रयमिति ज्वन्। मो ऽर्पयामाम दीनारग्रन्थि वरहचेः करे ॥ ४ २॥ दौनारग्रन्थिना तेनोत्मर्पिच्द्रन्थिनेव सः। द्शामासाद्यामास मर्णाद्पि द्:महाम् ॥ ४ ३॥

विप्रतार्थितं लोकं सायमच चिपत्यसौ। द्रवं प्रातः पुनर्य्हातीलूचे मचिवो नृपम्॥४८॥ साध् ज्ञातिमदं कदोत्यान्यपन्नपिषुङ्गवम् । विस्रयसोर्नयनः खवेसागानाहीपतिः ॥४५॥ श्रमर्षणो वर्विः प्रतीकारं विचिन्तयन् । ग्टइखक्षं मचित्रसाष्ट्रक्चेटिकादिकम् ॥४६॥ तखाय कथयामास काचित्सचिवचेव्यदः। भूपति: श्रीयकोदाहे भोच्यते मन्त्रिवेश्वनि ॥ ४ ०॥ मज्ज्यते चान ग्रस्तादि दातुं नन्दाय मन्त्रिणा। ग्रस्तिप्रयाणां राज्ञां हि ग्रस्तमाद्यसुपायनम् ॥ ४ ८॥ समासाद्य ऋलजम्बन्धलं वर्रु चिमातः । चणकादि प्रदाचिति डिकारूपाण्यपाउचत् ॥ ४८॥ न वेत्ति राजा यदसौ शकटालः करिस्ति। व्यापाद्य नन्दं तद्राच्ये श्रीयकं स्थापिष्यति ॥५०॥ स्थाने स्थाने पठिनत सा जिला एवं दिने दिने। जनश्रुत्या तदश्रीषौदिति चाचिन्तयनुपः ॥ ५ १॥ बालका यच भाषन्ते भाषन्ते यच योषितः। श्रीत्यातिको च या भाषा सा भवत्यन्यया नहि ॥ ५ १॥ तलात्ययार्थं राज्ञाय प्रेषितो मन्त्रिवेद्यानि । पुरुषः भवसागत्य यथादृष्टं व्यजिज्ञपत् ॥५३॥ ततञ्च सेवावसरे मन्त्रिणः मसुपेय्षः। प्रणामं कुर्वतो राजा कोपात्तस्त्रौ पराङ्मखः ॥ ५ ४॥

तद्भावज्ञो ऽघ वेस्सैत्यामात्यः श्रीयकमत्रवीत् । राजो ऽस्मि ज्ञापितः नेनायभक्तो विदिष्विव ॥ ५ ५॥ श्रमावनसादसानं कुलच्य उपस्थितः। रच्यते वत्म कुरुषे यदादेशमिमं मम ॥५६॥ नमयामि यदा राज्ञे जिरिक्टन्द्यास्तदासिना। त्रभक्तः खामिनो वधाः पितापौति वदेस्ततः ॥५०॥ यियासी मिय जरसायेवं याते परास्ताम्। लं मत्क्षारहस्तभो भविष्यिष चिरं ततः ॥५ ८॥ श्रीयको ऽपि स्ट्नेवमवदद्गद्गदस्त्रम्। तात घोरमिदं कर्म अपचो ऽपि करोति किम्॥५८॥ श्रमात्यो अयववीदेवमेवं सुर्वन्विचारणाम् । मनोरथान्पूरयमि वैरिणामेव केवलम् ॥६०॥ राजा यम दवोद्दा सनुट्मं न इन्ति माम्। यावत्तावनामैकस्य चयाद्रच सुदुम्बकम् ॥६१॥ सुखे विषं तालपुटं न्यस्य नंस्थामि भूपतिम्। श्चिरः परामोर्मे किन्द्याः पित्रहत्या न ते ततः ॥६ २॥ पिनैवं बोधितस्तत्म प्रतिपेटे चकार च। ग्रुभोदकीय धौमनाः सुर्वन्यापातदार्णम् ॥६३॥ भवता किमिदं वत्स विहितं कर्म द्वारम्। ससम्मिनि प्रोक्तो नृषेण श्रीयको उवदत्॥६ ४॥ यदैव खामिना जातो द्रोह्ययं निहतस्तदा । भर्वित्तानुसारेण सत्यानां हि प्रवर्तनम् ॥६५॥

सिखानां युच्यते दोषे खयंज्ञाते विचारणा । खामिज्ञाते प्रतौकारो युच्यते न विचारणा ॥ ६ ६ ॥ कतौ धंदे हिकं नन्दस्ततः श्रीयकमत्रवीत् । सर्वेद्यापार महिता सुद्रेयं ग्रह्यता मिति ॥ ६ ७॥ श्रय विज्ञपयामास प्रणम्य श्रीयको नृपम् । स्र्वेश्यामास प्रणम्य श्रीयको नृपम् । स्र्वेश्यामास प्रणम्य श्रीयको नृपम् । स्र्वेश्यदा मिधानो ऽस्ति पित्तत् खो ममायजः ॥ ६ ८॥ पित्रसादा निवेतने । सोगानुपसु ज्ञानस्य तस्याब्दा दादशागमन् ॥ ६८॥

त्राह्रयाय खूलभद्रसमधें सुभुजोदितः । पर्याको चासुमर्थं तु करियामौत्यभाषत ॥००॥ श्रद्यवानो चयेलुकः स्यूनभद्रो महीभुजा। श्रगोकवनिकां गला विसमर्गिति चेतसा ॥ ७१॥ ग्रयनं भोजनं स्नानमन्ये ऽपि सुखईतवः। काले ऽपि नानुभूयन्ते रोरैरिव नियोगिभिः ॥७२॥ नियोगिनां खान्यराष्ट्रचिन्ताव्यये च चेतिस । प्रेयसीनां नावकाप्रः पूर्णकुमे उक्तमामिव ॥०३॥ त्यक्ता मर्वमिप स्वार्थं राजार्थं सुर्वतामि । **उपद्रवन्ति पिग्राना उदद्धानामिव दिका: ॥०४॥** यथा खदे इद्रविणवारीनापि प्रयत्यते । राजार्थं तददात्मार्थं यत्यते किं न धीमता ॥०५॥ विचिन्त्यैवं व्यधात्केग्रोत्पाटनं पञ्चमुछि सः। रत्नक्ष्वच्याभी रजोद्दर्णमण्य ॥०६॥

तत्र स महाभागो गला सदसि पार्थिवं। त्रालोचितमिदं धर्मलाभः साहित्यवोचत ॥००॥ ततः स राजसद्नाद्गृहाया द्व केसरी। नि:ससार महासार: संसारकरिरोषण: ॥७८॥ किमेष कपटं कला यायी वेग्याग्टहं पुनः। द्रत्यप्रत्ययतः चापो गवाचेण निरैचत ॥७८॥ प्रदेशे भवदुर्गन्धे ऽप्यविकृणितनासिकम्। यान्तं दृक्षा खुलभद्रं नरेन्द्रो ऽधूनयिक्त्रः ॥८०॥ भगवानीतरागो ऽमाविसान्धियो कुचिन्तितम्। द्यातानं निनिन्दोचैर्नन्दस्तमिनन्दयन ॥ ८१॥ खूलभद्रो ऽपि गला श्रीममूतविजयान्तिने । दीचां सामाथिकोचारपूर्विकां प्रत्यपद्यत ॥ ८ १॥ ग्टहीला श्रीयकं दोष्णि ततो नन्दः मगौरवम् । सुद्राधिकारे निः ग्रेषव्यापार्यहिते न्यधात् ॥ ८३॥ चकार श्रीयको राज्यचिन्तामविहतः सदा। साचादिव प्रकटानः प्रकष्टनयपाटवात् ॥ ८ ४॥ म नित्यमपि को प्राचा विनीतः सदने यथौ। स्ते हाड्वातु सित्यापि सुनीने वैद्धमन्यते ॥ ८५॥ खुलभद्रवियोगार्ता श्रीयकं प्रेच्य साहदत्। दष्टे दृष्टे हि द्ःखार्ता न दःखं धर्तुमौ गते ॥ ८६॥ ततस्तां श्रीयको ऽवोचदार्थे किं कुर्महे वयम्। असौ वरहचिः पापो ऽघातयज्ञनकं हि नः ॥८७॥ श्रकाण्डोत्यितवञ्चाश्चिप्रदीपनमहोदर्म् । खूजभद्रवियोगं च भवत्या अकरोदयम् ॥ ८ ८॥ लज्जास्यासुपको शायां यावद्रको उत्स्यमी खलः। तावत्प्रतिक्रियां कांचिद्विचिनाय सनस्थिनि॥८८॥ तदादिशोपकोशां यत्रतार्थं कथमणसौ। विधीयतां वरक्चिर्मद्यानक्चिख्वया ॥८०॥ प्रयोवियोजनादैराद्दाचिष्यादेवरस्य च। तत्प्रतिज्ञाय सा सद्यो ऽष्युपकोशां समादिशत् ॥ ८१॥ को ग्रायाञ्च निरंग्रेनोपको ग्रातं तथाभ्यधात्। यथा पपौ सुरामेष स्त्रीवग्रै: क्रिथते न किम्॥८२॥ सुरापाणं वरक्चिः खेरं भट्टो ऽच कारितः । डपको ग्रेति को ग्राये ग्रग्नंसाय निग्रात्यये॥८३॥ श्रथ को शासुखात्सवं ग्रुआव श्रीयको ऽपि तत्। मेने च पित्वैरस्य विह्तिं प्रतियातनम् ॥८ ४॥ प्रकटालमहामात्यात्ययात्रमृति सो ऽयस्त्। भट्टो वरहचिर्भूपसेवावसरतत्परः ॥८ ५॥ म प्रत्यहं राजकुले सेवाकाले समापतन । राज्ञा च राजलोकेश्व मगौरवमदृग्यत ॥८ ६॥ त्रन्यदा नन्दराङ् मन्त्रिगुणसारणविज्ञलः । सदिस श्रीयकामात्यं जगादैवं सगद्गदम् ॥८ ७॥ भित्रमाञ्यक्तिमान्त्रियं यकटाको महामतिः। त्रभवनी महामात्यः प्रक्रकेव रहस्पतिः ॥८ ५॥

एवमेव विपन्नो ऽसौ दैवादद्य करोमि किम्। मन्ये ग्रून्यिमवास्थानमहं तेन विनात्मनः ॥ ८८॥ उवाच श्रीयको ऽप्येवं किं देवेह विदश्नहे। द्रदं वर्रुचिः सवें पापं व्यधित मद्यपः ॥१००॥ सत्यमेष सुरां भट्टः पिवतीति नृपोदिते। श्रो असुं दर्भियतासीति श्रीयकः प्रत्यभाषत ॥१०१॥ श्रीयक्य दितीये ऽक्ति सर्वेषामीय्षां सदः। खपुंसा भिचितेनाय्यं पद्मनेकैकमार्पयत् ॥१०२॥ तत्कालं मदनपलर्यभावनयाञ्चितम्। द्रात्मनो वरहचेरपंयामास पङ्गम् ॥१०३॥ कुतस्यमद्भुतामोदमिद्मित्यभिवर्षिनः घातुं राजादयो निन्युर्नामाये स्वं स्वमम्बजम् ॥१०४॥ सो ऽपि भट्टो ऽनयद्वातं चाणांचे पद्भजं निजम् । चन्द्रहाससुरां सद्यो राचिपीतां ततो ऽवसत् ॥१०५॥ धिगसुं भौधुपं ब्रह्मबन्धं बन्धवधोचितम् । मर्वेरित्याकुश्यमानो निर्ययौ सदसो ऽथ सः ॥१०६॥ ब्राह्मणा याचितास्तेन प्रायश्चित्तमचीकथन्। तापितचपुणः पानं सुरापाणाघघातकम् ॥१००॥ मूषया तापितमथ पपौ वरक्चिस्तपु। प्राणैश्व सुसुचे सद्यस्तव्यदाह्मयादिव ॥१०८॥ खूलभद्रो ऽपि सभूतविजयाचार्यसन्निधौ । प्रवच्यां पाखयामाम पारदृश्वा श्रुताम्बुधेः ॥१०८॥

वर्षाकाले उन्यदायाते सम्यूतविजयं गुरुम्। प्रणम्य मूर्झा सुनय द्रायग्रह्मन्भग्रहान् ॥११०॥ श्रहं सिंहगुहादारे क्वतोत्सर्ग उपोषितः। त्रवस्थास्ये चतुर्मासीमेकः प्रत्यग्रहणोदिदम् ॥१११॥ दृग्विषाहिविखदारे चतुर्मामीसुपोषितः। खाखामि कायोत्सर्गेण दितीयो अथग्रहीदिदम् ॥११२॥ उत्सर्गी कूपमण्डूकामने मामचतुष्टयम्। खास्याम्युपोषित इति हतीयः प्रत्यपद्यतः ॥११३॥ योग्यानावा गुदः साधून्यावन्तानन्वमन्यत । स्यूजभद्रः पुरोस्य नवैवं तावदन्नवीत् ॥११४॥ को ग्रामिधाया वेग्याया गरहे या चित्रग्राणिका। विचिचकामग्रास्त्रोक्तकरणालेखामा लिनौ ॥११५॥ तच कततपःकर्मविशेषः षडुसाशनः। खास्थामि चतुरो मासानिति में ऽभिग्रहः प्रभो ॥११६॥ युगाम्॥ ज्ञालोपयोगाद्योग्यं तं गुरुखवान्वमन्यत । साधवस चयुः सर्वे खं खं खानं प्रतिश्रुतम् ॥११०॥ प्रान्तांस्तीवतपोनिष्ठान्दृष्ट्वा तानुनिषत्तमान् । चयो उमी भेजिरे प्रान्तिं सिंहसर्पार्घट्टकाः ॥११८॥ खूलभद्रो ऽपि संपाप को प्रावेश्वानिकेतनम्। श्रभ्युत्तस्यौ तथा को ग्राप्याहिताञ्जलिरयतः ॥११८॥ सुकुमारः प्रक्रत्यामौ रमास्तमा द्वोर्णा। व्रतभारेण विधुरो ऽचागादिति विचिन्य मा ॥१२०॥

उवाच खागतं खासिन्समादिश करोसि किस्। वपुर्धनं परिजनः सर्वसेतत्तवेव हि ॥१२१॥ चतुर्भाषी वसत्ये से चित्रशालेयमर्थताम् । द्रसूचे खूबभद्रो ऽपि मा हर्चे ग्रह्मतामिति ॥१२२॥ तया च तस्तां प्रगुणीकतायां भगवानपि। कामखाने ऽविग्रद्धर्भ दव खबलवत्त्रया ॥१२३॥ श्रय सा षडुसाहारभोजनानन्तरं सुनेः। विशेषकतश्रृङ्गारा चोभाय ससुपाययौ ॥१२४॥ सोपविष्टा पुरम्तकोत्क्षष्टा काचिदिवापाराः। चतुरं रचयामास हावभावादिकं सुज्ञः ॥१२५॥ कर्णानुभवकौडोद्दामानि सुरतानि च। तानि तानि प्राक्तनानि स्नार्यामास सासकत्॥१२६॥ यदास्त्रोभाय विद्धे तथा तत्र महासुनौ। तत्तन्यधाभवदज्ञे यथा नखविलेखनम् ॥ १२ ७॥ प्रतिवासरमध्येवं तस्वोभाय चकार सा। जगाम स तु न चोसं मनागपि महामना: ॥१२ ८॥ तयोपसर्गकारिष्णा प्रत्युतास्य महासुने:। बदौष्यत थानविक्तिमैघविक्तिरिवासासा ॥१२८॥ लिय पूर्वमिवाजानाद्रन्तुकामां धिगीण माम्। श्रात्मानमिति निन्दन्तौ सापतत्तस्य पादयोः॥१३०॥ मुनेस्तस्येन्द्रियजयप्रक्रवैण चमलाता । प्रपेदे श्रावकलं सायही चैवस भिग्रहम् ॥ १३१॥

त्रष्टः कदापि कसौचिद्दराति यदि मां नृपः। विना पुर्मासमेकं तमन्यच नियमो मम ॥१३२॥

गते तु वर्षासमये ते चयो ऽपि हि साधवः। निर्यूढाभिग्रहा एयुर्गुरुपादान्तिकं क्रमात् ॥१ ३ ३॥ श्रायान्मिं ह्रगुहासाध्रहो द्कारकारक। तच खागतमिल्यूचे किंचिदुत्याय सूरिणा ॥१३४॥ सूरिणा भाषितौ तददायान्तावितराविष । समे प्रतिज्ञानिवां हे समा हि खामिसिकाया ॥१३५॥ खूक्तभद्रमथायान्तमभ्यत्यायात्रवीहुदः । दुष्करदुष्करकारिकाहात्मन् खागतं तव ॥१३६॥ मास्याः माधवको ऽथाचिन्तवित्यहो गुरोः। ददमामन्त्रणं मन्त्रिपुचता इत्तकं खलु ॥१३०॥ यद्यभौ षड्रमाहारात्वतदुष्करदुष्करः। ददं वर्षांनारे तर्हि प्रतिज्ञास्थामहे वयम् ॥१३८॥ एवं मनिस मंखाय सामर्वास्ते महर्षय:। कुर्वाणाः संयमं मासानष्टावगमयन्त्रमात् ॥१३८॥ उत्तमर्ण दव प्राप्ते काले इष्टः पुरो गुरोः। साधः सिंहगृहावासी चकारेति प्रतिश्रवम् ॥१ 8 • ॥ को ग्रावेग्याग्ट हे नित्यं षड्रमा हारभोजनः। भगवन्यमवस्थास्ये चतुर्मासीमिमामहम् ॥१४१॥ खूनमद्रेण मासर्यादेतदङ्गीकरोत्ययम् । विचार्येत्युपयोगेन ज्ञाला च गुरुरादिभत् ॥१४२॥

वस माभिग्रहं काषीरतिद्वारद्वारम्। स्यूलभद्रः चमः कर्तमद्रिराज दव स्थिरः ॥ ≀ ४ ३॥ निह से द्वारो ऽप्येष कथं दुष्करद्ष्करः। तद्वस्यं करिष्यामौत्युवाच स पुनर्गुहम् ॥१ ४ ४॥ गुरुक्चे उसुना भावी अंग्रः प्राक्तपमी उपि ते। श्रारोपितो ऽतिभारो हि गाचभङ्गाय जायते ॥१४५॥ गुरोर्वचो ऽवमत्याच वीरंमन्यो सुनिः स तु। उन्मीनकेतनं प्राप को शायास्त्रिकेतनम् ॥ १ ४ ६॥ खूलभद्रसार्थये हायाति मन्ये तपस्वामी। भवे पतन् रचणीय दत्युत्याय ननाम सा ॥१४०॥ वसत्यै याचितां तेन सुनिना चित्रशालिकाम्। कोग्रा समर्पयामास स सुनिस्तच चाविग्रत् ॥१ 8 ८॥ तं भुक्तषड्रमाहारं मध्याक्ते तु परौचितुम्। कोग्रापि तच लावणकोग्रस्ता समाययौ ॥१४८॥ चुचोभ स पुनर्मङ्ग पङ्गजाचीसुदौच्य ताम्। स्ती तादृग्भोजनं तादृग्विकाराय न किं भवेत्॥१५०॥ सारात्या याचमानं तं को प्राप्येवमवोचत । वयं हि भगवनेका वक्षाः स्रो धनदानतः॥१५१॥ व्याहाषींन्म्निरणेवं प्रसीद स्मालोचने। श्रसासु भवति द्रव्यं किंतेलं वानुकास्तिव ॥१५२॥ नेपालस्यो ऽपूर्वसी साधवे रत्नकम्बलम्। दत्ते तमानयेत्यूचे मा निर्वेदियतं मुनिम् ॥१५३॥

ततञ्चचाल नेपालं प्राष्टद्वाले ऽपि बालवत् । पिङ्क्लायामिलायां स निजनत दव स्वलन् ॥१५४॥ तच गला महीपालाद्रवनम्बसाय च। स सुनिर्वितिनो वर्तान्यासंस्तिसिन्य दस्यवः ॥१५५॥ त्रायाति चचिमत्याख्यद्सूनां प्रकुनिस्ततः । किमायातीत्यप्रकच दस्राड् द्रुस्थितं नरम् ॥१५६॥ म्रागच्छन्भिचुरेको ऽस्ति न कश्चित्तादृग्रो ऽपरः। दत्यशंसद्धमारूढञ्चौरसेनापतेः स तु ॥१५०॥ साधुस्तवाय संप्राप्तस्तैर्विष्टत्य निरूपितः । किमव्यर्थमपश्यद्भिभुंसुचे च मिलासुचैः ॥१५ ८॥ एतमचं प्रयातीति खाहरक्कुनिः पुनः। सुनिं चौरपितः प्रोचे सत्यं ब्रूहि किमस्ति ते ॥१५८॥ वेश्वाकते ऽस्व वंश्रस्थान्तः चिप्तो रवनम्बनः। श्रसीत्युक्ते सुनिश्चौरराजेन सुसुचे च सः ॥१६०॥ स समागत्य को गायै प्रद्दी रतकम्बलम्। चिचेप सा ग्टहस्रोतःपद्धे निःगद्धसेव तम् ॥१६१॥ श्रजन्मनुनिर्णेवमचेषाः विकर्दमे । महामूख्यो ह्यसौ रत्नकम्बलः कम्बुकिष्ठि किम् ॥१६२॥ श्रय को प्राप्यवाचैवं कम्बलं मूढ प्रोचिस । गुणरत्नमयं श्वभे पतन्तं खं न प्रोचिस ॥१६३॥ तच्छ्रला जातसंवेगो सुनिसामित्यवोचत । बोधितो ऽस्मि तया साधु संसारात्साधु रचितः ॥१६४॥ श्रघान्यतीचारभवान्युन्यूलियतुमात्मनः ।

यास्थामि ग्रह्मादान्ते धर्मकाभस्तवानघे ॥१६५॥

कोशापि तसुवाचेवं मिथ्या ने दुष्कृतं लिथ ।

श्रह्मावतस्थ्यायेवं मया यदिम खेदितः ॥१६६॥

श्राप्तातनेयं युग्नाकं बोधहेतोर्मया कता ।

चन्तव्या सा ग्रह्वचः श्रयध्यं यात सलरम् ॥१६०॥

दक्कामीति वदन् गला सस्तृतविजयान्तिने ।

ग्रहीलाकोचनां तौद्ध्यमाचचार पुनस्तपः ॥१६०॥

सम्तृतविजयाचार्यपादाः खर्गं प्रपेदिरे ॥१६८॥

राज्ञा प्रदक्ता को प्रापि तुष्टेन रिथने उन्यदा।
राजायनेति प्रिश्राय विना रागेण सा तु तम् ॥१७०॥
स्थूलभद्रं विना नान्यः पुमान्को उपीत्यहर्निप्रम्।
सा तस्य रिथनो उन्यर्णे वर्णयामास वर्णिनी ॥१७१॥
रथी गला रहोद्याने पर्यद्वे च निषद्य सः।
तन्मनोरञ्चनायेति खिवज्ञानमद्र्भयत् ॥१७२॥
माकन्दलुम्बीं वाणेन विद्याध तमपीषुणा।
पुञ्चे उन्येन तमपन्येनेत्याहस्तं प्रराच्यम्यत् ॥१०३॥
दन्तं कित्ना चुरप्रेण वाणश्रेणिसुखिस्ताम्।
नुम्बीं खपाणिनाक्ययामीनस्त्यै स श्रापंयत् ॥१०४॥
ददानीं मम विज्ञानं पर्यत्यान्य सापि हि।
व्यथन्त सार्षपं राप्तिं तस्योपरि नर्नतं च॥१०४॥

सूचों चिन्ना तच राभौ पुष्पपचैः पिधाय ताम्। सा ननर्त च नो सूच्या विद्वा राशिश्व न चतः ॥१०६॥ ततः स जचे तुष्टो ऽस्मि द्घ्करेणासुना तव। याचख यन्त्रमायत्तं ददामि तद्हं ध्रुवम् ॥१००॥ सोवाच किं सथाकारि दुष्करं येन रिच्चतः। ददमप्यधिकं नास्नात्किमभ्यासेन द्ष्करम् ॥१७८॥ किं चाम्रजुम्बीके दो ऽयं नृत्तं चेदं न दुष्करम् । प्रणिचितं स्थूलभद्रो यचके तत्तु दुष्करम् ॥२०८॥ श्रभुक्त दाद्याब्दानि भोगान्यच समं मया। तचैव चित्रशासाथामखात्मोऽखिष्डितव्रतः ॥१८०॥ द्गधं नकुलमञ्चारादिव स्तीणां प्रचारतः । योगिनां दुखते चेतः खूलभद्रसुनिं विना ॥१ ८१॥ दिनमेकमपि स्थातं को ऽलं स्तीमनिधी तथा। चतुर्मामी यथातिष्ठत्खूलभद्रो ऽचतवतः ॥१८२॥ श्राहारः षडुमश्चित्रशालावामो ऽङ्गनान्तिके। श्रयेकं व्रतलोपायान्यस्य लोहतनोरपि ॥१८३॥ विलीयने धातुमयाः पार्श्वे वक्रेरिव स्त्रियाः। म तु वज्रमयो मन्ये खूलभद्रमहासुनिः ॥१८४॥ खूलभद्रं महामलं कतदुष्करदुष्करम्। व्यावर्ष्य युक्ता सुद्दैव सुखे वर्णचितुं परम् ॥१ ८ ५ ॥ रिथको ऽप्यथ पप्रच्छ य एव वर्ष्यते लया। को नाम खूलभद्रो ऽयं महामचित्रिरोमणिः ॥१८६॥

साष्युचे प्रकटानस्य नन्दस्पानमन्तिणः। तनयः खूलभद्रो ऽयं तवाग्रे वर्णयामि यम् ॥१ ८०॥ तच्चुला सो ऽपि संभानत इत्युवाच क्रताञ्जिलाः। एवो ऽस्मि किङ्करस्तस्य स्थूलभद्रमहासुनैः ॥१ ८ ८॥ मंविग्नं माथ तं ज्ञाला विद्धे धर्मदेशनाम् । प्रत्यवुध्यत महुद्धिमेडिनिद्रामपास्य सः ॥१८८॥ प्रतिबुद्धं च तं बुद्धा साख्यन्निजमभिग्रहम्। तच्च्ला विसायोत्पृद्धलोचनः सो ऽत्रवीदिदम् ॥१८०॥ बोधितो ऽहं लया भद्रे खूलभद्रगुणोक्तिभिः। यास्थामि तस्य पन्यानं भवत्यैवाद्य दर्शितम् ॥१८१॥ कल्याणमस्त ते भद्रे पालय खमभिग्रहम्। जक्षीवं महुरोः पार्थे गला दीचां म श्राददे ॥१८२॥ भगवान्खूलभद्रो ऽपि तौद्यां वतमपालयत् । दाद्गाब्दप्रमाण्य दुष्कानः समस्तत् ॥१८२॥

द्रतस्य गोस्रविषये ग्रामे चणकनामनि । श्राह्मणो उभ्रचणौ नाम तङ्गार्या च चणेश्वरौ ॥१८४॥ वभ्रव जन्मप्रस्ति श्रावकलचणश्वणौ । ज्ञानिनो जैनसुनयः पर्यवात्सुस्य तङ्गृहे ॥१८५॥ श्रन्यदा द्वद्गतैर्दन्तेस्रणेश्वर्या सुतो उजिन । जातं च तेभ्यः साधुभ्यसं नमोऽकारयच्चणौ ॥१८६॥ तं जातदन्तं जातं च सुनिभ्यो उक्षययच्चणौ । ज्ञानिनो सुनयोऽप्याख्यन्यावौ राजीष वास्तकः ॥१८०॥ राज्यारकोण मत्प्त्री मा स्वर्कभागिति। त्रघर्षयत्तस्य दन्तान्यौडामगणयंश्वणौ ॥१८८॥ स सुनिभ्यसद्याख्यस्नयो ऽप्येवमूचिरे। भाखेष बिम्बान्तरितो राजा रदनघर्षणात्॥१८८॥ चणी चाणका दत्याखां द्दी तसाङ्गजनानः । चाणका ऽपि आवको ऽभूत्मर्वविद्यास्थिपार्गः॥ १००॥ अमणोपासकलेन म मन्तोषधनः मदा। कुकौनब्राह्मणस्यैकासेव कन्यासुपायत ॥२०१॥ चाणकाभार्या लन्येयुर्मात्याम जगाम सा। बस्यव तच तङ्गातुस्तदोदाहमहोत्यवः ॥२०२॥ तस्मिनाहोत्मवे तस्थाः खसारो ऽन्याः समाययुः । वस्ताबद्भारपािबन्धो भद्देभ्यपितका हि ताः ॥२०३॥ ताश्चिचवाहनाः सर्वाः सर्वा दासौभिराष्ट्रताः । मच्छत्रप्रक्रियाः सर्वाः सर्वाः स्वग्युक्तमोत्तयः ॥२०४॥ मर्वा दिवाङ्गरागिष्यः सर्वास्ताम्बूलपाणयः । मर्वा श्रिपि श्रियो देवा वैक्रिया दव मूर्तयः ॥२०५॥ युगाम्॥ चाणकारहिणी लेकवराशिर्निशि चाकि च। विश्रद्धश्रद्धसरिकाभरणा जीर्णकञ्चका ॥२०६॥ जीर्णकौ सुभोत्तरीया ताम्बूलविकलानना । वपुर्मेनेकसंजाताङ्गरागा चपुकुण्डना ॥२००॥ कर्मणा कर्कप्रकरा सदा मिलनकुन्तला। ताभिः श्रीमद्दृढाभिर्भगिनीभिरइस्थत ॥२०८॥ ॥ विभिविशोषकम्॥

विवाहमिलितो उन्यो ऽपि लोकः सर्वो जहास ताम्। मा तु जिह्नियती को णप्रविष्टोदा हमत्यगात् ॥२०८॥ गताथ चाणकारहे विषादमलिनानना । साखात्तिनवयन्ती सां साञ्जनैरश्र्विन्द्भिः ॥२१०॥ तां तु खानसुखीं दृष्टा प्रातः केरविणीिसव। तद्वःखदः खी चाणक्यो ऽभिद्धे मध्राचरम् ॥२११॥ किं मलातो ऽपमानको प्रतिवेशिकतो ऽथवा । पित्वे आकतो यदा यदेवं ताम्य मि प्रिये ॥२ १ २॥ सा लाखातुमनी शासदपमानकदर्थिता। पत्युरत्यन्तनिर्वन्धादाख्याति सा तथापि तत्॥२१३॥ चाणको ऽपि हि विज्ञातग्टहिणौद्ःखकारणः। द्रविणोपार्जनोपायं निर्पायमचिनायत् ॥२१ ४॥ पाटलीपुत्रनगरे नन्दराजो दिजनानाम । विभिष्टां दिचणां दत्ते तदर्थं तत्र याम्यहम् ॥२१५॥ दति निश्चित्य तचागात्पविष्य च नृपौकि । त्रये दत्तेव्यासनेषु निषमादादिमासने ॥२१६॥ चाणकोन तदाकान्तमासनं प्रथमं सदा। नन्द एव ह्यलंचके तस्य भद्राप्तनं हि तत् ॥२१०॥ नन्देन च महायातो नन्दपुचस्तदावदत्। ब्राह्मणो निषमादैष च्हायामात्रम्य सूपतेः ॥२१८॥ राज्ञो दास्यैकया प्रोचे चाणकाः सामपूर्वकम् । निषीदासिन्दितीयसिनासने लमहो दिज ॥२१८॥

कमण्डन्मदीयो ऽच खाखतीत्यभिधाय मः। कमण्डलं न्यधात्तव नौज्ञ्चत्रथममासनम् ॥२२०॥ एवं हतीयं दण्डेन चतुर्थं जपमालया। पञ्चमं चोपनीतेनोत्याप्यमानो हरोध यः ॥२२१॥ दाखवीचद्ही धृष्टो न सुञ्चलाद्यमासनम्। विशेषो ऽयं यदन्यान्यपासनानि रूणद्यसौ ॥२२२॥ तिक्सेतेन धृष्टेन वातुलेन दिजनाना। पादेनाइत्य चाणक्यमित्यृत्यापयति सा सा ॥२२३॥ चाणकास्तत्वणादुष्टो दण्डच्छ द्वोरगः। पश्चतः सर्वेचोकस्य प्रतिज्ञामकरोदिमाम् ॥ २ २ ४ ॥ सकोशस्त्रयं ससुद्रत्युवं सबलवाद्रनम् । नन्दसुन्मूलियथामि महावायुरिव द्रुमम् ॥१२५॥ श्राधाततास्रतासास्रो ज्वलचिक्तिरिव क्र्धा। नगरान्निरगानाङ्गु सभूचेपं चिणप्रसः ॥२२६॥ धीमतां मौ लिमा णिकां चाणका यासार त्किल। यदिम्बान्तरितो उहं हि भविष्यामि महौपतिः ॥११७॥ स राज्या हैं नरं कंचित्प स्थामी त्य समझिव। अपमानाचापमानं विसार्न्थभिमानिनः ॥२२८॥ चणेश्वरीकुचिजना दिजना मो उन्यदा यथौ। मयूरपोषका यचावात्सुर्नन्दमहीपतेः ॥२ २८॥ मयूरपोषकगामे तसिंख चणिनन्दनः। प्राविप्रत्कणभिचार्थं परिवाजकवेषसत् ॥२३०॥

मयूरपोषकमहत्तरस्य दुहितुस्तदा । त्रसदापन्नमत्त्वायासन्द्रपानाय दोइदः ॥२३१॥ तत्कुरुम्बेन कथितञ्चाणकाय म दोहदः। पूरणीयः कथमसाविति पृष्ठो ऽवदच सः ॥२३२॥ यद्येतस्या जातमाचं दारकं सम दत्य भीः। तदाइं पूर्यास्वेव ग्रामस्त्यानदो इदम् ॥ २३३॥ त्रपूर्णे दोहदे गर्भनाशो उच्या मा भवलिति। तन्त्रातापितरौ तस्थामंगातां वचनं हि तत् ॥२३४॥ चाणको ऽकार्यचाय मच्छिट्रं तणमण्डपम्। पिधानधारिणं गुप्तं तदूर्धे चासुचन्तरम् ॥२३५॥ तस्वाधो (धार्यामास स्वासं च पयसा स्तम्। ऊर्जराकानिश्रीये च तर्नेन्दुः प्रत्यविख्यत ॥२३६॥ गुर्विष्णास्तव संक्रान्तं पूर्विन्दं तमदर्भेथत् । पिवेत्युका च सा पातुमारेभे विकसनाखी ॥२३०॥ मापाद्यथा यथा गुप्तपुरुषेण तथा तथा। षधीयत पिधानेन तिष्क्रद्रं तार्णमण्डपम् ॥२३८॥ पूरिते दोहदे चैवं समये ऽसूत सा सुतम्। चन्द्रगुप्ताभिधानेन पित्रभ्यां सो ऽभ्यधीयत ॥२३८॥ चन्द्रवचन्द्रगृप्तो ऽपि व्यवर्धत दिने दिने। मयूर्पोषककुलोत्पि लिनीवनलामकः ॥ १ ४ ०॥ सुवर्णीपार्जनिधया चाणक्यो ऽपि परिश्वमन्। गवेषचितुमारेभे धातुवाद्विशारदान् ॥२४१॥

दत्य चन्द्रगृप्तो अभे रममाणो दिने दिने । विलेभे भ्रपतिरिव तेभ्यो ग्रामादिकं सदा ॥ २ ४ २ ॥ इसीक्य ह्योक्य चार्रोह स बासकान्। प्रायो हि भाविनी लच्चीरिङ्गितेरिप सूच्यते ॥२४३॥ क्रमयोगेण चाणक्यस्तचैवागात्परिश्रमन्। चन्द्रगुप्तं तथाचेष्ठं दृद्धा चातिविसिक्षिये ॥२ ४ ४॥ चाणकासत्परीचार्थमेवमाभाषते सा तम् । हे राजनाह्यमपि हि किंचनापि प्रदीयताम् ॥२ ४५॥ जगाद चन्द्रगुप्तो ऽपि ब्रह्मन् ग्रामगवीरिसाः। यथारिच ग्रहाण लं मह्त्ताः को निषेत्यति ॥ २४६॥ सिला प्रोवाच चाणकाः कथं ग्रह्णामि गा द्माः। गोखामिभो विभेमुचैर्मार्थियन्ति ते हि माम्॥२४०॥ प्रोवाच चन्द्रगृप्तो ऽपि मा भैषीन्नु ते मया। गावः प्रदत्ता रटच्चन्तां वीरभोच्या वसुन्धरा ॥२४८॥ चाणकाो ऽचिन्तयद्सावहो विज्ञानवानपि । त्रतः पप्रच्छ को ऽसावित्यर्भकांस्तत्समीपगान् ॥ २४८॥ डिसाकाः कथयामासुः परिवाजकपुचकः। त्रमौ माचोदरस्थो ऽपि परिवाजकमास्त्रतः ॥२५०॥ चाणको ऽपि खयं लक्षं तं ज्ञालोवाच बालकम्। स एषो ऽस्सि यदीयस्त्रमेहि राच्यं ददामि ते ॥२५१॥ राज्यार्थी चन्द्रग्प्तो अपि लगति सा तदङ्गली। चाणक्यो ऽपि तमादाय द्राक् पत्तायिष्ट दस्यवत् ॥२५२॥ धातुवादोपार्जितेन द्रविणेन चिणप्रसः। चक्रे पत्त्यादिसामग्री नन्दसुच्छेत्सुद्यतः ॥२५३॥ ततः सर्वाभिसारेण तथा पत्त्यादिसेनया । पाटनीपुचनगरं चतुर्दिश्रमवेष्ट्यत् ॥२५४॥ तदन्यसारं चाणकाभिविरं नन्दभूपतिः। निर्गत्य कुट्टयामाम सर्वमाजककी बया ॥२५५॥ मचन्द्रगप्तञ्चाणकाः समयज्ञः पनायत । नंदापि रचेदातानं सत्यातानि पुनः त्रियः ॥२५६॥ चन्द्रगप्तं ग्रहीतुं च नन्दो ऽपि वर्षादिनः। श्रादिग्रन सहन्ते हि राजानो राज्यकाङ्किणम् ॥२५ ०॥ जितका शिनि नन्दे च पुनर्नगर मौ युषि । नागरैक्त्यवश्रके ऽनुरूपः खखमग्यदाम् ॥२५ ८॥ तेषां च मादिनामेकः माद्यश्चन तरखिना। अद्वीयसि देशे ऽगाचन्द्रगप्तस्य गच्छतः ॥२५८॥ चाणक्यो ऽपि तमायानं दूरादाकोक्य सादिनम्। प्रत्युत्पन्नमतिश्चन्द्रगुप्तायैवं समादिश्चत् ॥२६०॥ परमः पद्मिनीषण्डमण्डितस्यास्य वारिणि। त्रातिजीजायितं कवा मक्जोनाक्येय मद्गिरा ॥२६१॥ ममच्च चन्द्रगृप्तो ऽघ द्रागगाधे ऽपि वारिणि। धीरो वारिस्तमानिकां विद्यां साधितवानिव ॥२६२॥ खयं तु सरमजीरे चाणकाः सुस्थिरामनः। ममाधिनाटनं कला तस्वी योगीव निर्ममः ॥२६३॥

च्यातोद्यकोणाघाताभपादपातेन वाजिना । वायुवाजेन नन्दायवारो ऽथ स समाययौ ॥२६४॥ स पप्रच्छ च चाणकां भदन्त कथया प्रा से। किं लयाद्य पुमानकोऽपि दृष्टो ऽभिनवयौवनः ॥ २ ६ ॥॥ समाधिभङ्गभीरुलाभिनयेन चणित्रसः। श्रङ्गुलीसञ्ज्ञया तस्य इंतुर्वन्वार्यदर्भयत् ॥२६६॥ चन्द्रगुप्ताकर्षणायं स सादी सङ्ग्रमकासि । श्रासुक्तं मोत्रुमारेभे चलनौभिव नर्तकौ ॥२६०॥ तस्वेवादाय निस्तिंगं निस्तिंगञ्जणिभूरय। श्रम्देया बलीकर्तमिव चिक्केट तिक्किरः ॥१६८॥ एहि वत्यैहि वत्येति चाणकोनोदिते चणात्। मरमो निर्ययौ चन्द्रगुप्तश्चन्द्र द्वोद्धेः ॥९ ६८॥ चन्द्रमारोष्य तचार्ये चाणकाः समभाषत । लामाखां सादिने यहिं तहिं किं चिन्तितं लया ॥२००॥ चन्द्रगुप्तो अववीदार्थ मयैतचिन्तितं तदा । द्रसेव खलु श्रेयो जानात्यायों हि न लहम् ॥२०१॥ चाणकाो ऽचिन्तयनूनं सर्वदापि वर्णवदः। नहि मे व्यभिचार्येष यन्तुर्भद्र दव दिपः ॥२७२॥ तयोञ्च गच्छतोः पृष्ठे यमदूत दवोद्भटः। श्राययौ नन्दमाद्यन्यो वायुवाजेन वाजिना ॥२०३॥ तमापतन्तं दृष्टा च चाणकोनोदितः पुनः। चन्द्रगुप्तः सरोमध्ये न्यमङ्गीनाङ्ग् इंसवत् ॥२०४॥

रजकं वारितीरखं चिणसृनुहवाच च। लच्छे (पिर्धातो राजा नध्य चेन सुमूषे सि ॥२०५॥ रजको ऽष्यभवारं तं दृष्टा दूराद्दायुधम्। मत्यमेवेति निश्चित्य पत्ताचिष्टात्तजीवितः ॥२०६॥ वृह्तीचालनैर्वस्त्रचालने ऽपि क्रतश्रमः। तदस्त्राणि तु निर्णेत्रमारेभे चिषिद्धः खयम् ॥१७७॥ तं च सादिनमायान्तं प्रच्छन्तं पूर्वसादिवत् । तथैव मार्यामास चिणपुचः कुशायधीः ॥२०८॥ चाणकाचन्द्रगृप्ती तु ततः खानात्रचेलतुः। चिखिदे चन्द्रगृप्तो यान्चामसुचिबंभुचया ॥२७८॥ चन्द्रगुप्तं बहिर्मुक्ता चाणक्यो ग्रामसम्बम् । चचाल भक्तमानेतुं भक्तं ग्रामं विना न हि ॥२८०॥ यामाद्वष्टं च निर्यान्तं तत्का लक्षतभोजनम् । मन्दमन्दपदं तुन्दपरिमाजं ददर्भ सः ॥२८१॥ पप्रच्छ चेह विष्रस्य पालिर्लगित वा न वा। भट्टो ऽप्याख्यसगत्येव सद्मा सम हि सम्प्रति ॥२ ८ २॥ पुनः पप्रच्छ चाणकाो वुसुजे भट्ट किं लया। स पाखासरसद्भा कत्रालिकरम्बकम् ॥ २ ८ ३॥ चाणकाो ऽचिन्तयद्वासे भक्तार्थं भ्रमतो मम । विजन्नः स्थात्कयं भावी चन्द्रग्प्तस्तु मां विना ॥२ ६ ४॥ एकाकी खलु नन्दाश्ववारेर्द्वारविक्रमेः। कुक्रोः स्कर दव चन्द्रगृप्तो ग्रहीस्थते ॥२८५॥

कुमार्यन्द्रग्प्तयेद्गृहीतो नन्दमादिभिः। तदा मनोर्घो भावी खप्तराज्यममो मम ॥२८६॥ उदराद्ख भट्टख तदाक्य करम्बकम्। ददामि तसी तत्राणा रचणीया यथा तथा ॥२८०॥ इति भट्टस चाणकाससोदरमदार्थत्। मद्यो रसवतीकार दव क्रुक्षाण्डिकाफलम् ॥२८८॥ चाणकास्तत्वणं भट्टजठरात् पिठरादिव । खयं करम्बमाक्य चन्द्रगुप्तमभोजयत् ॥२८८॥ सचन्द्रगुप्तञ्चाणकास्ततो भाम्यन्दिनात्यये । श्रासमाद गामसेनं कुलायमिव विक्तिरः ॥२८०॥ तदा प्रविष्टो भिचार्षं ग्रामे तिसान्परिश्रमन्। चाणको रोरदृद्धाया ययौ कस्यास्थिदोकिस ॥२८१॥ वालकानां तथा चोष्णा रब्बास्त्यरिवेषिता। तचैको बालकः पाणिं चिचेपातिबुसुचितः ॥ २८ २॥ दगधाङ्गानीकं तं बालं सदन्तं स्वविरावदत्। न किंचिदिप जानासि चाणका दव बालक ॥२८३॥ चाणकास्तदचः अ्ला प्रविष्य च तदोकिम । पप्रच्छ रुद्धां चाणकादृष्टानाः को ऽयमभेके ॥२८ ४॥ जरत्युवाच चाणक्यो वहिर्देशमसाधयन्। श्रादौ नन्दपुरं सन्धन्विगोपं प्रापदन्यधीः ॥२८ ॥॥ प्रनै: पार्श्वेष्यभुद्धानो मध्य एव चिपन्करम्। तथा बाबो ऽपयं दम्धो ऽङ्गुःबीखत्यृषारब्बया ॥२८ ६॥

त्रहो स्त्रिया त्रयेतस्या धीमलमिति चिन्तयन्। चाणच्यो हिमवल्कूटं ततो ऽगात्मिवेशनम् ॥२८०॥ तच पर्वतकाखीन नृषेण सह सौद्दरम्। चन्द्रगप्तग्रस्थिके तत्साहायककाम्यया ॥२८ ८॥ तमन्यदौचे चाणक्यो नन्दसुन्मूख पार्थिवम् । तद्राच्यं संविभच्यावां ग्रह्णीव भातराविव ॥२८८॥ ततः पर्वतकेनापि प्रत्यपद्यत तद्यः। म हि चाणकायुको ऽस्त्रसम्बद्ध दत्र केसरी ॥२००॥ चाणकाश्रद्रगुप्तश्र स च पर्वतको बहिः। उपचक्रमिरे नन्ददेशं माधियतुं ततः ॥३०१॥ एकं तु तैः पुरं सङ्क्षमि अङ्गुमग्राकि न। भिचार्यं भिचुवेषेण चाणकास्तव चाविभत् ॥३०२॥ तत्र जिद्राडी चाणकाः पुरमध्ये परिभ्रमन्। ददर्शानादिकाः सप्त सकला माहदेवताः ॥३०३॥ चाणक्यो ऽचिन्तयदिमाः सकताः पाहिदेवताः । नूनमामां प्रभावेण पुरसेतन भज्यते ॥३०४॥ मातरः कथमुत्यापा इति यावद्चिन्तथत् । चाणक्यः पुररोधार्तैः पौरैस्तावदृष्टक्क्यत ॥३०५॥ कदा हि भगवनेतत्पुरसुदेष्टिययते । त्राख्याहि जानन्ति खलु प्रायः सर्वे भवादृशाः ॥३०६॥ चन्द्रगृप्तगृदः साह हंही प्रयुत नागराः। मातरो यावद्वैतास्तावद्देष्टनं जुतः ॥३००॥

द्रागथोत्पाटयामासः पौरास्तन्मात्मण्डनम् । किं नाम कुरते नातीं धूर्तवस्त्रो विशेषतः ॥३०८॥ चाणकादत्तमङ्केती चन्द्रपर्वतकी तदा। पनायिषातां जह्मुञ्चात्यनां ते तु नागराः ॥३०८॥ व्याव्य वार्धिवेलेव द्र्धरौ पुनरेव तौ । श्रचिन्तितौ विविश्रतः पुरे तत्र परंतपौ ॥३१०॥ ततञ्च तत्पुरं भङ्का तौ दाविप महार्थौ। माधयामासतुर्नन्ददेशं चाणकासारयौ ॥३११॥ चाणकाबुद्धा समद्भी तौ संद्धः सामितैर्वनैः। परितः पाटलीपुचनगरं गृहविक्रमी ॥३१२॥ चीणकोगः चीणवनः चीणधीः चीणवित्रमः। नन्दः पुष्णचयेषास्चावत्पृष्णं हि च्हद्भयः ॥३१३॥ चाणकापार्श्व नन्दो ऽय नासाग्रारूढजीवित:। धर्मदारमयाचिष्ट प्रेयः कस्य न जीवितम् ॥३१ ४॥ श्रज्ञापयच चाणकास्त्रमेनेन र्घेन भोः। निर्याहि तच चात्रेष्टं यथा प्रस्विधिरोपयेः ॥३१५॥ निह ते कोऽप्यपद्रोता र्घनैकेन गच्छतः। ममाश्वमिहि मा भैषीर्दिजनीव न हन्यसे ॥३१६॥ भार्च दे कन्यकां चैकां यथा प्रक्ति वसूनि च। रथमारोष निर्गानगराद्थ नन्दराट् ॥३१७॥ ममायान्तं चन्द्रगुप्तं दृष्टा द्रागनुरागभात् । रथस्या नन्ददुहिता देवीवानिमिषाच्यस्त् ॥३१८॥ मुखचन्द्रमयूखेञ्च कटाचैनन्दनन्दिनी । चन्द्रगृप्तस्य सन्भोगसत्यंकारमिवार्पयत् ॥३१८॥ नन्दो जगाद तां वत्से भव खैरं खयंवरा। प्रायः चिचयकन्यानां प्रस्थते हि ख्यंवरः ॥३२०॥ श्रायुश्वति खिस्ति तुभ्यं रथादुत्तर सुञ्च माम्। लत्परिणायनग्रच्यं मम यातु लया सह ॥३२१॥ एवसुका तु सा तसाद्रथाद्तीर्य सलरम्। चान्द्रगुप्तं रथवरमारोद्धुपचक्रमे ॥३२२॥ श्रारोहन्यां तदा तस्यां चन्द्रगुप्तरथस्य तु। नवारका त्रभञ्चन यन्त्राकान्तेचुयष्टिवत् ॥३२३॥ श्रसावमङ्गलकरी केथमायाति मद्रथम्। रथारु चुमिति तां चन्द्रगृप्तो न्यवार्यत् ॥३ २ ४॥ चाणकाो ऽप्यवदन्तेमां चन्द्रगुप्त निवारय । ग्रकुनं हि ग्रुभायेदं मा सा मंखास्त्रमन्यया ॥३२५॥ ग्रकुनेनासुना वत्स दृद्धिसेवाधिकाधिकास्। गामी पुरुषयुगाणि नव यावत्तवान्वयः ॥३२६॥

ततस्य नन्दमद्ने प्रविष्टी चन्द्रपर्वती ।
श्रारेभाते मंविभक्तं विपुत्तां नन्दमम्पदम् ॥३२०॥
तचाभ्रत्कन्यका चैका मर्वस्वमित रचिता ।
नन्दभ्रपतिराजना तासुपाजीजिवदिषम् ॥३२८॥
तस्यां पर्वतकस्याभ्रदन्तरागस्तदा तथा ।
यथा तां हृदये सो ऽधाद्यात्यामित देवताम् ॥३२८॥

तां तु पर्वतकायैव चन्द्रगुप्तगुरुर्ददी। तदैव पाणियहणमङ्गलं च प्रचक्रमे ॥३३०॥ मंचकाम विषं तस्वास्तदा पर्वतके ऽपि हि। होमाग्नितापसंस्रततत्त्वेदजनसङ्गमात् ॥३३१॥ संक्रान्तविषवेगार्तस्तदा पर्वतको उभवत्। शिथिलीस्तमवीङ्गस्रमुत्रस्वाच च ॥२३२॥ श्रहं पौतविष दव वक्तमण्याहे नहि। परिचायस्व हे वत्स सियते ऽद्य न मंग्रयः ॥३३३॥ मान्त्रिका मान्त्रिका वैद्या वैद्या दत्यनु लापिनम्। चाणकायन्त्रगुप्तं द्राक्कर्णे भूलेवमन्त्रमात् ॥३३४॥ विनौषधं हि ते व्याधिर्यदि यात्येष यातु तत्। कुर मौनसुपेचख खस्ति ते सादसुं विना ॥३३५॥ श्रर्धराज्यहरं मित्रं यो न हत्यात्म हत्यते । दति मार्थो ऽयं खयं चेन्त्रियते पुष्यवानि ॥३३६॥ त्रनुभिष्यैवसुखिप्तस्तुटीभङ्गसञ्ज्ञया । चाणको वारचामास मौचें धुचीं मनीषिणाम् ॥ ३ ३ ७॥ ततस हिमवत्कूटपार्थिवः प्राप पञ्चताम् । तचन्द्रग्प्रसामाञ्चद्रयमयभवत्तदा ॥३३८॥ एवं च श्रीमहावीरसुक्तेवर्षश्रते गते। पञ्चपञ्चाग्रद्धिके चन्द्रगृत्रो ऽभवनृषः ॥३३८॥ चन्द्रगुप्तस्य राज्ये तु नेऽपि नन्दानुजीविनः। श्रकार्षः पुरुषाश्चीयं प्रदेशे विषमे स्थिताः ॥३ 8 ०॥

पुररचाचमं कंचिदीचमाणो ऽथ पूर्वम्। चाणक्यो अत्रजदेकस्य कोलिकस्य निकेतनम् ॥३४१॥ मल्कोटकदरीखियां चिपनामीत्तदा च सः। तंपप्रच्छ च चाणच्यः किं करोस्यथ मो अवीत् ॥३ ४ २॥ मत्युचोपद्रवकरान्दुष्टानात्कोटकानम्न्। मृबादुन्मू वयनसा दुष्टानां नान्यदर्हित ॥३४३॥ त्रही घी व्यवसायाभ्यां को लिको ऽयं प्रक्रयते। चिन्तयन्त्रिति चाणकाञ्चन्द्रगुप्तान्तिके यथौ ॥३४४॥ त्राज्ञाय्य कोलिकं तच चन्द्रगुप्ताचिणप्रस्:। कारयामास नगराध्यत्तं प्रिचाविचचणः ॥३४५॥ ते नन्दपुरुषाञ्चौरा विविधेभीजनादिभिः। विश्वास्य जिल्लरे तेन चाणकास्य सुधा न धीः ॥३४६॥ दत्र मौर्थस गुर्श्यसिन्गामे पुरा किल । भिचां न प्राप्तस्तदासानाजुदाव सुटुम्बिनः ॥३४७॥ जातकोपस्तदा तेषां चुद्रबुद्धा चिषप्रसः। श्रामाणां कुर्त दृतिं वंशीनामिति चादिशत् ॥३ ४ ८॥ चाणकास्य निदेशेन तैसाद्रामसुटुम्बिभिः। वंगी श्किला दिति खुके सहकार मही बहाम् ॥३ ४८॥ रे रे मयैतदादिष्टं वंशीनां क्रियतां दृतिः। श्राम्नेरिति वदन्गीर्थग्रुसः कोपमनाटयत् ॥३५०॥ उत्पाद्य कविमं दोषिममं तेषां सुद्ग्विनाम्। मबालरहं चाणकाो ग्राममञ्जालयद्षा ॥३ ५१॥

श्रन्ये युश्चन्द्रगृप्तस्य को शो नास्तीति चिन्तया। दीनारै: खालमापूर्य चाणका लोकमत्रवीत् ॥३ ५२॥ मया महाचैदीं यन्तु यो मां जेखित तेन हि। दीनारपूरितं खालिमिदं लभ्यममौ पणः ॥३५३॥ जेक्यामि यं पुनर्हं तस्य पार्श्वादहो जनाः। दीनारमेकमादास्थे पाव्णि रेखेव वागियम् ॥३ ५ ४॥ तत्रश्च रन्तुमारेभे जनैः यह दिवानिश्रम् । चन्द्रग्रप्तगुरः कूटपाधकैस्त जिगाय तान् ॥३५५॥ एषो उर्थोपार्जनोपायः सविलम्बो उल्पको उपि च। दत्युपायान्तरं कर्तुं पौरानाज्ञास्त सो ऽखिलान् ॥३५६॥ ततः भोजयिवा तानपीयदरवारणीम्। पानगोष्ट्यां च बंहिष्टानु चतालानवीवदत् ॥३ ५ ७॥ हसनं नर्तनं गानमन्यच चीवचे छितम् । चाणको ऽभिनयन्ने ऽर्थार्जनोपायपण्डितः ॥३ ५ ८॥ वस्ते दे धातुर्ते मे चिद्ण्डं खर्णकुण्डिका। नृपतिर्वभवती च तदादयत झुम्बरीम् ॥३५८॥ तत्र सुम्बरीवाचे को चिकेवीदिते पति। व्याजहार परो मत्तः करसुत्क्षिय नागरः ॥३६०॥ योजनमहस्रयाने यानीभस्य पदान्यहो । तानि खर्णमहस्रेण प्रत्येकं पूजयाम्यहम् ॥३ ६१॥ युगाम्। प्राग्वदादितझम्बर्यामपरः कञ्चिदबवीत् । तिलानामाढने ह्युते प्रकृढे फलिते स्थम् ॥३ ६२॥

तिला भवन्ति यावन्तस्तावन्ति मम सद्मि । कार्त्तखरमहस्राणि सन्ति सङ्खा न विद्यते ॥३ ६ ३॥ युग्मम्॥ प्राम्बदादितद्मम्बर्धमन्यो ऽवादीहुनागसे । प्रवहन्या गिर्निद्या वारिपूरेण भूयसा ॥३६४॥ यचणेनैकदिवसोत्पन्नेनापि गवामहम्। संवरं विरचयोचैः स्वलयामि पयोरयम् ॥३६५॥ युगाम्॥ प्राम्बदादितसुम्बर्धामन्यो ऽवददहं खलु । जात्यनविकाराणासेकवासरजन्मनास् ॥३६६॥ ससुद्नीः स्कन्धनेप्रैर्विष्टयामि समन्ततः । पाटनीपुचनगरं दृचं नूतेव तन्तुभिः ॥३६०॥ युग्मम् ॥ प्राम्बदादितसुम्बर्धामुचे उन्यो मम वेग्नानि । गालिरेको भिन्नभिन्नगालिबीजप्रस्तिमान् ॥३६८॥ श्रन्यो गर्दभिकाशालिः स पुनर्नूनलूनकः। पुनः पुनः फलत्येवेत्येतद्रत्नदयं च नः ॥२ ६८॥ युगाम् ॥ प्राम्बदादितद्ममर्थां साहान्यो मद्विज्ञनः। यहस्वसञ्चां द्रविणं विद्यते मम मदानि ॥३७०॥ त्रनृणो ऽहं सुगन्धिय जात्यचन्दनचर्चितः । बदापि वन्ना में भार्या में तुःखो नापरः सुखी ॥३ ०१॥ युगाम्॥ प्राम्बदादितद्मुम्बर्थां मतिज्ञानमहानिधिः । चिणसूरेवमज्ञामीसर्वेषां श्रीमतां श्रियम् ॥३०२॥ एकयोजनगामीभपदप्रमितिकाञ्चनम्। तथैकतिसजितिसमिताः खर्णसहस्रकाः ॥३७३॥

प्रतिमासं चैकदिननवनीतभवं घतम्।
एकस्मिन्दिवसे जातास्तथा जात्यिकग्रोरकाः ॥३०४॥
कोष्ठागाराणां भरणप्रमाणाः ग्रालयो ऽपि च।
तैश्वाणकाय दिदरे तन्मर्भविद्भृद्धि सः ॥३०५॥
॥ चिभिविश्रोषकम् ॥

चक्रे समर्थमर्थन तेन मौथें चिष्पसू:। धियां निधिरमात्यो हि कामधेनुर्महीसुजाम्॥३०६॥

दतञ्च तिसान्द्रकाले कराले दाद्याञ्दने। श्राचार्यः सुस्थितो नाम चन्द्रगुप्तपुरे ऽवसत् ॥३००॥ श्रनदौ:स्थ्रोन निर्वाहाभावान्त्रिजगणं स तु। देशान्तराय यस्जनवैवास्थात्स्ययं पुनः ॥३७८॥ याघ्य चुलको दो तु तचैवाजग्मतः पुनः। श्राचार्येश्व किमायाताविति पृष्टावर्णसताम् ॥३७८॥ वियोगं ग्रपादानां नह्यावां मोद्मीश्वहे। तदः पार्श्वे जीवितं वा मरणं वावयोः ग्रुभम् ॥३८०॥ षाचार्यः साह न कतं युवाम्यां साध्यसुच हि । श्रगाधे क्षेत्रजलधौ युवां सुग्धौ पतिस्रयः ॥३ ८१॥ दृत्युक्षा तावनुज्ञाती गुरुणा तच तस्वतुः। भक्ता ग्रुश्रूषमाणौ तं तत्पादासोजषट्पदौ ॥३ ८ २॥ ततो द्भिन्माहात्याद्भिन्यात्यस्यस्था। सारियता गुरूणां तौ सुञ्जानावत्यसीदताम् ॥३ ८ ३॥ श्रपूर्यमाणाहारौ तो चीयमाणौ नुसुचया। च्चकावषडचीणं मन्त्रयामासतुर्मिषः ॥३८४॥

प्रकाश्यमानं गुरुणा गीतार्थान्संयतान्प्रति । प्रश्रीव्यावामदृष्यवकारकं दिव्यमञ्जनम् ॥३ ८ ५॥ तत्प्रयोज्यः प्रयोगो (यमावाभ्यां कुचिपूर्तये । पूर्णकुची च निश्चिनो गुरुपादानुपाखहे ॥३८६॥ श्रदृश्वीभूय संभूय तौ दौ तचैव वासरे। भोजनावसरे चन्द्रगुप्तस्थाभ्यर्णभीयतुः ॥३ ८०॥ श्रदृश्यमानी ती चुन्नी चन्द्रगुप्तस्य भाजने । बुभुजाते यथाकामं बन्धू प्राणिप्रयाविव ॥३८८॥ एवं दिने दिने ताभ्यां भुज्जानाभ्यां महीपतिः। जनोदरलेनोदस्थात्तपस्तीव जितेन्द्रियः ॥३ ८८॥ क्रबापचचपाजानिरिव चामः प्रनैः प्रनैः। चन्द्रगृप्तनरेन्द्रो ऽसृत्ताभ्यामान्कित्तभोजनः ॥३८०॥ निजासहितं कस्यापि तथायकथयन सः। नित्यं चृत्यी जितो ऽप्यक्षान्मदवानिव वार्णः ॥ ३८१॥ अपृच्छदेकदैकानी मौर्यं मौर्यग्रः सुधीः। प्रत्यहं चौयमाणो असि वत्स चयरजेव किम् ॥३८ २॥ मौर्यो ऽवदन तावनो च्चासेन परिवेखते। किं तु कोऽपि प्रेत द्वाच्छिनत्ति मम भोजनम् ॥ ३८३॥ तटिखता विदन्यार्था मां पूर्णीहारभोजनम् । न वर्धमपि अञ्चे ऽहं न जाने किंचिदणदः ॥३८ ४॥ चाणक्यो ऽवोचदद्यापि किमेवमि सुरधधीः। मुमुच्णेवातत्वज्ञेनाता यत्खेदितश्चिरम् ॥३८५॥

भवलिदानीमपि हि युक्तमाख्यातवानि । तव भोजनलुष्टाकमादास्ये न चिरादहम् ॥३८६॥ द्रत्युक्षा चन्द्रग्प्तस्य भोजनस्थानस्तते । प्रातस्तर सोष्ट्रचें मस्यां चिक्क सादिष ॥३८०॥ भोकं निषषे च नृषे भोक्षागतयोस्तयोः। पदानि प्रत्यविस्थाना मचूर्णे तत्र भूतले ॥३८८॥ राज्ञि भुक्तोत्यिते तच भूतले चिणनन्दनः। पदपिक्किं तथोर्दृष्टा चिन्तयामाम चेतिस ॥३८८॥ मानुषः को ऽपि भून्यस्तपादः सिद्धाञ्जनः खन् । हरते भोजनं खाबाददृश्शीस्य बीबया ॥४००॥ द्ति दितीयद्विसे चाणक्यो भोजनौकिस। भोजनावसरे धुमं सूचिभेद्यमकार्यत् ॥४०१॥ प्राम्बद्राज्ञा सहैकन खाले सुज्जानयोस्तयोः। बाष्यायन्ते सा नेचाणि धूमस्तोसेन मूर्कता ॥४०२॥ ने चाच्चनं तयोः सर्वसष्टृग्यीकारकारणम् । बाष्यवारिभिराक्य द्रागनीयत पद्भवत् ॥४०३॥ श्रनञ्जनदृशी ती तु भुञ्जानी तच भाजने। दृष्टौ नरेन्द्रलोकेन कोपाङ्गृकुटिकारिणा ॥४०४॥ नाजन्यत्कोऽपि चाणकाभयात्रकारकत्तयोः। चाणक्यसु प्रवचनोड्डाइभीक्रदो ऽवदत् ॥४०५॥ पितरादृषिक्षपेण युवां हि परसेश्वरौ । ह्राला प्रसाद्मसासु खसी खानाच गक्कतम् ॥४०६॥

तयोर्गतवतो राजा मविषादमदो ऽवदत्। त्रनयोर हमु च्छिष्टभोजनेनास्मि दूषित: ॥४००॥ चाणकाः साह मा कार्षीदीषलारोपणं गुणे। त्राहारसंविभागेन सुनीनां पुष्यवानसि ॥४० ८॥ धन्यः सो ऽपि हि यो भिचामनगाराय यच्छति। एकखालातियी स्तमुनिस्लं तु किमुच्यमे ॥४०८॥ एवं च मौर्यं मंबोध्याचार्याणां पार्श्वमेत्य च। चाणक्यो ऽदाद्पालकां च्लान्यायं प्रकाशयन् ॥४१०॥ श्राचार्यः साइ को दोषः चुझयोरनयोर्ननु । खकुचिंभरयः मङ्गपुरुषा यङ्गवादृशाः ॥४११॥ चाणकाो ऽपि तमाचार्यं मिथ्यादुक्षृतपूर्वकम् । वन्दिलाभिद्धे साधु शिचितो ऽिसा प्रमदरः ॥४१२॥ श्रद्यप्रस्ति यद्भक्तपानोपकरणादिकम् । साध्नासुपकुरते तदादेयं सदोकसि ॥४१३॥ दत्यभिग्रहमादाय चाणकाो दृढनिश्चय:। तदादि पालयामास खगाईस्थं कतार्थयन ॥४ १ ४॥

चन्द्रगुतं तु मिथ्यादृक्षपाषिष्डिमतभावितम् । त्रत्रशासित्मारेभे हितस्तस्य पितेव सः ॥४१५॥ त्रमंथता ह्यमौ पापाः प्रक्रत्या स्त्रीषु लम्पटाः । त्रपि संभाषितं नार्हास्तत्पूजायां तु का कथा ॥४१६॥ कषायपचिद्यचेषु कतन्नेषु दुरात्मस् । एतेषु निष्णसं दानमूषरेखम्बृदृष्टिवत् ॥४१०॥ श्रात्मानमाश्रितं चापि राजमोहतराख्वत्। पातयत्सु भवाक्षोधौ तङ्गितं तेषु मा क्रयाः ॥ ४ १ ८॥ मौर्थी ऽवादीनाम श्वार्थ लदची गृहसंमितम्। नैते संयमिन इति प्रत्यायय तथापि माम् ॥४१८॥ पुरे प्रघोषं चाणकास्ततश्चेवमकारयत्। धमें श्रोखित सर्वेषामपि पाषण्डिनां नृपः ॥ ४ २०॥ ततश्राह्मय तान्मर्वाञ्ग्रद्धान्तस्यादवीयसि । देशे निवेशयामास स विविक्ते विविक्तधी: ॥४२१॥ शुद्धान्तासन्नदियागे चाणकोनायतो ऽपि हि। प्रचेषकच्चं स्रच्एं च कोष्ट्रचूंगं महीतले ॥ ४ २ २॥ तचोपदेशनार्थं ते चाणकीन प्रवेशिताः। ज्ञाला विविक्तं स्थानं तच्छ्द्धान्ताभिसुखं ययुः ॥४२३॥ स्तीकोकास्ते स्वभावेन नृपस्तैणमधंयताः। गवाचिववरैर्द्रष्ट्रमुपचक्रमिरे ततः ॥४२४॥ ते राजपत्नीः पश्चन्तसावदखुर्द्राप्रयाः। न यावदाययौ राजा निषेदुस्तु तदागमे ॥४२५॥ तत्र चन्द्रग्नाय धर्ममाख्याय ते चयुः। पुनरागममिच्छनो उन्तःपुरस्तीदिदृचया ॥४२६॥ गतेषु तेषु चाणकायुन्द्रग्त्रमभाषत । पश्च स्त्री नो जता चिक्नं वत्स पाषि जिनामि ह ॥ ४२०॥ यावलदागमं तैर्हिलदन्तः पुरमी चितम्। गवाचविवरचिप्तलोचनैरजितेन्द्रियैः ॥ ४२ म॥

पदपङ्किमिमां तेषां सुचक प्रतिबिम्बिताम्। गवाचिववराधसाहद्या प्रत्ययसुदह ॥४२८॥ मंजातप्रत्यये राज्ञि दिनीये ऽइनि तहुरः। धर्ममाख्यातुमाङ्गास्त तच जैनसुनीनपि ॥४३०॥ निषद्क्ते प्रथमतो ऽप्यामनेक्वेव माधवः। खाध्यायावश्वमेनाय नृपागममपाखयन् ॥४३१॥ ततञ्च धर्ममाखाय साधवो वस्तिं ययः। ई्यांमिति जीनलात्पयन्तो सुवसेव ते ॥४३१॥ गवाचिववराधसासोष्ट्रणें समीच्य तम् । चाणकाश्चन्द्रगुप्ताय तद्यथास्यमदर्भयत् ॥४३३॥ ऊचे च नैते मुनयः पाषण्डिवदिहाययुः। तत्पादप्रतिविम्बानि न दृश्यन्ते कुतो उन्यथा ॥४३४॥ उत्पन्नप्रत्ययः साधून् गुह्नसेने ऽथ पार्थिवः । पाषिष्डिषु विरक्तो उस्दिषयेस्विव योगवित् ॥४३ ५॥

एवं चानेकप्रः मंविधानैः प्रियतधीगुणः ।
चाणक्यश्चिन्तयामाम मौर्यश्रीविद्यमण्डपः ॥४३६॥
गाधयामि विषाहारं चन्द्रगुप्तं प्रनैः प्रनैः ।
रमायनं यथास्य स्वाद्गरदः प्रभवेत्र च ॥४३०॥
मौर्यो ऽथ मौर्यगृहणा गृहणेव महाधिया ।
श्रभोज्यत विषाहारं दिनं प्रत्यधिकाधिकम् ॥४३८॥
श्रन्थेद्यश्चन्त्रगृप्तेन सह भोकुं प्रचक्रमे ।
रागोत्कटतया राज्ञी दुर्धरा नाम गुर्विणी ॥४३८॥

दृष्टा विषानं सुद्धानां तां गर्भाषायगङ्गया ।
व्याहरत्नं क्रतमिति द्रान् चाणको अध्यावत ॥४४०॥
विषानाखादमाचेण राज्ञौ सा प्राप पञ्चताम् ।
दथ्यौ चिणप्रसूर्मा सा गर्भा अध्याः प्रकीयताम् ॥४४१॥
दित तस्या विपन्नायास्तदोदरमदारयत् ।
तस्माद्गर्भमाचन्नर्षे सुन्नां ग्रुन्तिपुटादिव ॥४४२॥
विषविन्दुश्च संन्नान्सस्य बाजस्य मूर्धनि ।
ततश्च गुर्मिर्विन्दुसार दत्यभ्यधायि मः ॥४४२॥
विन्दुसारे प्रपेदाने वयो मन्मयवज्ञभम् ।
समाधिमरणं प्राप्य चन्द्रगृतो दिवं यथौ ॥४४४॥
चाणको अध्य न्यधाद्राच्ये बिन्दुसारं सुसारधौः ।
सचिवायत्तमिद्धिश्च तदाज्ञाकद्वभ्रव सः ॥४४॥॥

दतस मौर्यमाज्ञाय पूर्वं हि चिणसून्ना ।

सुवन्धुनीम दाचिष्णात्सिच्वः कारितो उभवत् ॥४४६॥
स्वातन्त्र्यमन्त्रितालिसुश्वाणक्ये मत्सरी स त ।

तदुच्छेदाय रहिस विन्दुसारमदो उवदत् ॥४४०॥
नाहं प्रमाणभृतो ऽस्मि यद्यपौग तथापि ते ।

परिणामहितं विच्च कुलीनानां क्रमो ह्ययम् ॥४४८॥

पश्च विश्वासघातकस्यस्य मा चाणक्यस्य विश्वमौः ।

एष विश्वासघातकस्यस्य मा चाणक्यस्य विश्वमौः ।

तश्च धाचीराह्र्य विन्दुसारस्तदैव तत् ।

तथैव ताभिरस्युको चाणक्याय चुकोप च ॥४५०॥

राजानं क्पितं जाला चाणको ऽचिन्तयत्वयम् । सुबन्धना कतन्नेन राजा मय्यन्यथाकतः ॥४५१॥ श्रयं हि प्रागमात्यले कारितो अधनायैव हि। तसे प्रत्यूपकाराय युक्तमस्य कुकोचितम् ॥४५२॥ तदत्यासन्महत्योर्मे पर्याप्तं राज्यचिन्तया । कते प्रतिचिकी वृद्धिं प्रयोच्ये उहं तथापि हि ॥ ४ ५ ३॥ मद्भौपिशाचिकायस्तः सो ऽपि मा राज्यसम्भताम्। द्ति तस्रापकारेण करिय्ये समयोचितम् ॥४५४॥ मंयोच्य योगमन्त्राचैर्रगन्धान्यसुद्रके । बिखिताचरभूजैन सह सो ऽचिपद्ग्रधी: ॥४५५॥ मसुद्गं जतुना जिप्य पेटायां स सुधी-र्यधात् । तालयामाम तां पेटां तालकानां गतेन च ॥ ४ ५ ६॥ गेहान्तर्न्यस्य तां गेहमर्वस्विमव पेटिकाम् । दीनानाथादिपात्रेभ्यञ्चाणक्यो न्यददाद्भनम् ॥४ ५ ०॥ ततश्च नगरामन्त्रकरीषस्थलमूर्धनि । निषद्यानमनं चक्रे चाणक्यो निर्जरोद्यतः ॥४ ५ ८॥ यथाविपनजननी हत्तानां धात्रिकासुखात । विज्ञाय बिन्दुसारो ऽनुग्रयानस्तत्र चाययौ ॥ ४ ५ ८ ॥ उवाच चमचिला च चाण्कां चन्द्रग्रप्तसः। पुनर्वर्तय मे राज्यं तवादेशकदस्यहम् ॥४६०॥ मौर्याचार्यो असमाद्राजन्कतं प्रार्थनयानया । गरीरे ऽपि निरीहो ऽस्मि माम्प्रतं किं लया मम ॥ ४ ६ १॥ श्रवननं प्रतिज्ञाया मर्योदाया दवार्णवम्। चन्द्रग्रप्तगुरुं ज्ञाला विन्दुसारो यथौ ग्टहम् ॥४६२॥ चुकोष गतमाचो ऽपि बिन्हुमारः सुबन्धवे। सुनन्धुरपि भौतार्त दवोचे कम्पसुदहन्॥ ४ ६ ३॥ देव सम्यगविज्ञाय चाणक्यो दूषितो मया। गवा तं चमयाम्यच यावत्तावसमीद मे ॥४६४॥ इति गला सुवन्धुसं चमयामास मायया। श्रचिन्तयच मा भ्रयो ऽयमौ त्रजतु पत्तने ॥४६५॥ श्रमुना कुविक रूपेन स राजानं व्यजिज्ञपत्। चाणकां पूजियियामि तसापकतिकार्यहम् ॥४६६॥ त्रनुज्ञातस्ततो राज्ञा सुवन्धुञ्चणिजन्मनः । पूजामनग्रनखस्य विधातुसुपचक्रमे ॥४६०॥ पूजां सुबन्धरापातबन्धरां विरचया च। भूपाङ्गारं करीषान्तश्चिचेपान्धेरचचितः ॥४६ ८॥

घूपाङ्गारेणानिकास्माकितेन प्रोद्यक्त्वाले द्राक्करीषस्थले तु ! दाक्प्रायो दश्चमानो ऽप्यकम्पो मौर्याचार्यो देयभूत्तच मृत्वा ॥ ४ ६ ८ ॥

द्व्याचार्यश्रीहेमचन्द्रविरचिते परिणिष्ठपर्वणि स्वविरावसी-चरिते महाकाये प्रकटासमरण-स्त्रूसभद्रदीचाव्रतचर्या-मम्तूत-विजयस्वर्गगमन-चाणकाचन्द्रगुप्तकथा-विन्दुसारजनाराच्यवर्णनो नामाष्ट्रमः सर्गः ।

## नवमः सर्गः।

चाणकारहमन्येद्युविन्दुसारात्सुवन्धुना । वस्तं ययाचे संभाव्यचाणकाद्रव्यित्युना ॥१॥ राज्ञादिष्टः प्रविष्टञ्च स्वन्ध्सन वेमानि । तां पेटां तालकभताबद्धदारां ददर्भ च ॥२॥ श्रचिन्तयच चाणकामर्वस्वमिह विद्यते । नान्यया तालक प्रतेने दृशी स्वानियन्त्रणा ॥३॥ पेटायासान्यभज्यना तालकानि सुवन्धना । काराग्टइसमाक्षष्टबन्दाः पादान्द्का दव ॥४॥ मध्ये दृष्टा समुद्गं तं चिन्तयामास चेतिस । नियतं रत्नकोशो ऽयं यस्य रचेयमीदृशी ॥५॥ तमपि स्कोटयामास समुद्गं ना सिकेरवत् । नोकोत्तरमहागन्धानाध्ये गन्धान्ददर्भ च ॥६॥ गन्धानसुगन्धीनाजन्नौ गन्धनुन्धो दिरेषवत् । मूर्धानं धूनयन् चैः सुवन्धुर्जातविसायः ॥०॥ मनाथमचरैभूर्जमथ तच ददर्भ च। खाद्रवाने जनमिति वाच्यामास च ख्यम् ॥८॥ गन्धानाष्ट्राय य दमान तिष्ठेन्यनिचर्यया। श्रन्तकस्य म तत्काजमिति थिलं गमिस्यति ॥८॥ वाचिववाचराण्वेतान्यतीव विषमाद मः। चाणकास्य प्रयोगो ऽयं न सुधिति सनिश्चयः ॥१०॥ तथापि सूर्जप्रोक्तार्थप्रत्ययाथें सुवन्धुना ।
गन्धानाघाण तान्कोऽपि दिव्याहारमभोज्यत ॥११॥
द्राग्मते पुरुषे तत्र सुवन्धुर्भुनिसन्तिभः ।
बस्रव विषयाखादमनिच्छन्मनसापि हि ॥१२॥
श्रभव्य दत्यविरतो नटितो जीविताग्रया ।
सुवन्धुर्वुद्भिरहितो विजहार वसुन्धराम् ॥१३॥

तनुजन्मा लग्नोकश्रीर्विन्दुसारस्य चाभवत्। बिन्दुमारे विपेदाने मो ऽसूदवनिशामनः ॥१४॥ कुणाको नाम तनुभूर्योकस्थायजायत । कुमारभुकौ राजादात्तसायुक्जयिनी पुरीम् ॥१५॥ उच्चियां खितो राजनियुक्तेवीलधारकै:। रच्छमाणो जीवितवत्मो ऽभ्द्रत्माग्राष्ट्रहायनः ॥१६॥ राज्ञे च तावदयसं तमाख्यन्वाखधारकाः। दथावध्ययगाईं। ऽयमिति राजापि हर्षभाक् ॥१०॥ ततो राजा कुमाराया जिख से खें लिदम्। प्राक्ततं सुखबोधाय यत्कुमारो ऋधीयउ ॥१८॥ सपत्नी जननी तच कुणाचस्य निषेद्षी। राज्ञः पार्श्वाद्पादाय तं तु लेखमवाचयत् ॥१८॥ मत्सुतस्यैव राज्यं स्तात्कृणाजस्य तु नेति मा। श्रन्यचित्ते नरपतावकरोत्कूटमीदृशम् ॥२०॥ निष्ठीवनाद्रीष्ठतया नेचाञ्चनग्रलाकया। त्राक्य कज्जलं नेचादकारे बिन्दुकं ददौ ॥ ११॥

श्रशोको ऽपि प्रमादेन नानुवाचितमेव हि । तं लेखं सुद्रयामासोक्जयिन्यां प्राहिणोद्य ॥२ २॥ तं लेखं पित्नामाङ्गं सुद्रालंकतमस्तकम् । पाणिभामाददे दाभ्यां सुमारो मूर्झि च न्यधात् ॥२३॥ तं लेखं वाचयामाम कुमारो लेखकादथ। वाचियला च द्वणीको विषषो लेखको ऽप्यभूत् ॥२ ४॥ तिसान्द्रम्नयने लेखार्थं वन्तमचसे । तत्र तत्कराम्मेखं कुमारः खयमाद्दे ॥२५॥ दर्भनोत्रेचणैर्वणीनिप वाचित्रं चमः । वाचयामास तं लेखमग्रोकतनयः खयम् ॥२६॥ त्रंधीयउ दति प्रेच्याचराष्ट्रव्ययिनीपतिः। दधौ मौर्यान्वये कोऽपि गुर्वाज्ञानङ्घको नहि ॥२०॥ नोप्यामि राज्ञो यद्याज्ञामहमेवाग्रतः स्थितः । तदा मलात एवाध्वान्येषामपि भविष्यति ॥२८॥ तत्रश्च साहसनिधिमीर्थवंगाव्यिचन्द्रमाः । अनिता सा खयमपि नेचे तप्तप्रजाकया ॥ १८॥ विज्ञाय तमग्रोकश्रीमंहासाहमकारकम । धिक्टलेखको ऽस्मीति निनिन्दात्मानसुचकैः ॥३०॥ श्रविन्तयच द्दैवाधिष्ठितो ऽहं हताग्रय: । कुमारो यद्भृदेवं प्रमादि चितेन मे ॥३१॥ राच्यं वा मण्डलिलं वा वत्सी नाद्यायमईति । मयि यखेदृशी भितिधितखेदृशमागतम् ॥३२॥

यौवराज्यमसौ सुक्षा भविष्यति नृपो ऽयसौ । मनोरचेन पर्याप्तमसुना साम्यतं सम ॥ ३ ३॥ कुणालाचेत्यशोकश्रीर्द्दौ ग्रामं महर्द्धिकम् । तत्सापत्रकुमाराय ददावुज्जयिनौं पुनः ॥ ३ ४॥

कुणाबस्य तु तं ग्रामं सुञ्जानस्य परेदावि। श्रमुक्र क्रियां पत्यां सूनुः मंपूर्णनचणः ॥३५॥ वर्धापिकाभ्यो दासीभ्यः कुमारः पारितोषिकम्। दत्ता महोत्सवं चक्रे पुत्रजन्मनिवन्धनम् ॥३६॥ मातुर्मनोर्थं लच्या वृथैवाद्य करोम्यहम्। द्यागात्पाटनीपुचं कुणानो राज्यनिप्रया ॥३०॥ ततो गीतविनोदेन खेच्चया स पुरे भ्रमन्। प्रयान्वस्व जोकस्य गान्धर्वेणातितुम्बदः ॥३ ८॥ पाटलीपुत्रनगरे यत्र यत्र जगौ स तु। तच तच ययुः पौरा गीताक्षष्टाः कुरङ्गवत् ॥३८॥ गान्धर्वेणाझुतं श्रुला तमन्ध दति पार्थिवः। त्राह्य जवनीगुप्तं कला गातुं समादिश्वत् ॥४०॥ यथास्थानं मन्द्रमध्यतारैः षड्जादिभिः खरैः। पद्यप्रबन्धमीदृचं जगौ रागं स पोषयन् ॥ ४१॥ प्रयोजसन्द्रगुप्तस्य विन्दुसारस्य नप्तकः। एषो ऽग्रोकश्रियः सूनुरन्धो मार्गति काकिणीम् ॥४२॥ पद्मप्रवन्धमन्धेन गीयमानं महीपतिः।

श्रृला पप्रच्छ को नाम लमखाखाहि गायन ॥४३॥

म उवाच तवैवास्मि ऋणालो नाम नन्दनः। वदाज्ञालेखमीचिवा यो उन्धः खयमजायत ॥४४॥ तती जवनिकां वेगाद्पमार्थ नरेश्वरः। दृष्टीपलच्य स्वं सूनुसुदश्रः परिषयके ॥ ४ ५॥ जचे च राजा तुष्टो ऽिसा वता तुभ्यं ददामि किम्। व्यजिज्ञ पत्नुमारो ऽपि याचे ऽइं देव काकि णीम् ॥४६॥ किमेतदाचितमिति राज्ञि ब्रवति मन्त्रिणः। जिचरे राजपुत्राणां काकिणी राज्यसुच्यते ॥ ४ ०॥ राजा प्रोवाच हे वत्स किं राज्येन करिखसि। तत्ते स्वादन्यसादेव देवापहतत्तव्यः ॥४८॥ व्यजिज्ञपत्क्मारो ऽपि तात जातो ऽस्ति से सुतः। पौत्रेण वर्धसे दिक्या राज्ये ऽिसान्सो ऽभिषिचाताम् ॥४८॥ पप्रच्छात्रोकराजो ऽपि कदोत्पेदे सुतस्तव। सम्प्रत्येवेत्यकथयत्कृषाचो ऽपि कताञ्चि ।। ५०॥ तदैव तमग्रोकश्रीः समानाययदर्भकम् । नामापि सम्प्रतिरिति तस्थाञ्चत क्रतोत्सवः ॥५१॥ श्रमोधवागग्रोकश्रीसं दग्राहादनन्तरम्। मम्प्रतिं स्तन्यपमपि निजे राज्ये न्यवीविभात् ॥ ५२॥ वृद्धिमामाद्यामाम वयसा विक्रमेण च। श्रिया च सम्प्रतिरभुचाजना परमाहतः ॥५३॥ क्रमेण साधयामास भरताधं सदचिएम्। प्रचल्ड्यायनञ्चास्त्रत्याक्यायनम्बिभः ॥५ ४॥

दतञ्च तिसान्दुष्काले कराले कालराचिवत्। निर्वाहार्थे साध्यक्वस्तीरं नीरनिधेर्ययौ ॥५ ५॥ त्रगुष्यमानं तु सदा माधूनां विस्रतं श्रुतम्। त्रनभ्यसनतो नम्बत्यधीतं धीमतामपि ॥५६॥ सङ्घो ऽथ पाटबी पुचे दुष्कालानो ऽखिलो ऽमिलत्। यदङ्गाध्यनोदेशाद्यासीदास तदाददे ॥५०॥ ततश्रेकादशाङ्गानि श्रीसङ्घो उमेलयत्तदा । दृष्टिवादनिमित्तं च तस्त्रौ किंचिदिचिन्तयन् ॥५८॥ नेपासदेशमार्गस्यं भद्रवाज्ञं च पूर्विणम् । जाला यहः समाज्ञातुं ततः प्रैषीनानिदयम् ॥५८॥ गला नला सुनी ती तिमत्यूचाते कताञ्चली। समादिश्रति वः सङ्घलचागमनहेतवे ॥६०॥ सो ऽण्वाच महाप्राणं धानमार्थमस्ति यत्। साध्यं दादश्रभिवं पैनीगमिखाम्यहं ततः ॥६१॥ महाप्राणे हि निष्पने कार्ये किसंश्विदागते। मर्वपूर्वाणि गुष्यन्ते सूचार्थाभ्यां सुहर्ततः ॥६२॥ तदचस्तौ सुनी गला सङ्घर्शांसतामथ । मङ्घो ऽप्यपरमाह्रयादिदेशेति सुनिदयम् ॥६ ३॥ गला वाचाः स पाचार्यो यः श्रीसङ्घ शासनम्। न करोति भवेत्तस्य दण्डः क इति ग्रंस नः ॥ ६ ४॥ मङ्गबाह्यः स कर्तव्य इति विक्त यदा स तु। तर्हि तद्ख्योग्यो उभीत्याचार्यो वाच्य उद्यक्तैः ॥६ ५॥ ताभ्यां गला तथैवोक्त श्राचार्यो ऽप्येवमू चिवान्। मैवं करोतु भगवान्यङ्गः किंतु करोलदः ॥ ६ ६॥ मिथ प्रसादं सुर्वाणः श्रीसङ्घः प्रहिणोलिङ । शिखानीधाविनस्तेभ्यः सप्त दास्वामि वाचनाः ॥६०॥ तचैकां वाचनां दास्ये भिचाचर्यात श्रागतः। तिसृषु कासवेलासु तिस्रो उन्या वाचनास्तथा ॥६ ८॥ मायाक्नप्रतिक्रमणे जाते तिस्रो ऽपराः पुनः। मेत्यत्येवं मङ्गकार्थं मत्कार्यस्थाविबाधया ॥ ६८॥ ताभ्यामेळा तथाख्याते श्रीमङ्घो ऽपि प्रसादभाक् । प्राह्मिलोत्स्यूसमद्रादिसाधुपञ्चत्रातीं ततः ॥००॥ तान्यूरिवीचयामास ते ऽप्यस्पा वाचना दति। बङ्गक्येयुर्निजं खानं ख्लमद्रस्तवाखित ॥७१॥ श्रीभद्रवाज्ञपादान्ते खुलभद्रो महामतिः। पूर्वाणामष्टकं वर्षेरपाठीदृष्टभिम्देशम् ॥७२॥ किसुद्भग्नदिख्काः सूरिणा सो अवीदिदम्। नोङ्गक्ते भगवन्तिं तु ममास्या एव वाचनाः ॥०३॥ स्रिरिक्चे मम थानं पूर्णप्रायमिदं ततः। तदन्ते वाचनासुभ्यं प्रदाखामि वदिच्छया ॥ ० ४॥ ख्रुचभद्रस्ततः प्रोचे ऽधीतग्रेषं च मे कियत्। मञ्चां गुरस्तयोराखदिन्दूदश्रुपमानतः ॥७५॥ पूर्णे धाने महापाणे खूलभद्रो महासुनिः। दिवखनानि पूर्वाणि द्या यावत्यमापयत् ॥०६॥

विचारक्रमयोगेण पाटलीपुचपत्तनम् । श्रीभद्रवाक्तरागत्य बाह्योद्यानमिश्रियत् ॥००॥ यचादयो ऽपि विज्ञाय व्रतिन्यो ऽचान्तरे तु ताः। भगिन्यः ख्लभद्रस्य वन्दनाय समाययः॥७८॥ वन्दिला गुरुमृचुसाः खूलभद्रः क नुंप्रभो । लघुदेवकुले ऽसीह तासामिति प्रशंस सः ॥७८॥ ततस्तमभि चेनुसाः समायान्तीर्विकोक्य सः । श्राञ्चर्यदर्भनकते सिंहरूपं विनिर्मसे ॥ ८०॥ दृष्टा सिंहं तु भीतास्ताः सूरिमेत्य व्यजिज्ञपन्। च्येष्ठायें जगसे सिंहस्तव सो उद्यापि तिष्ठति ॥ दश ज्ञालोपयोगादाचार्यो ऽप्यादिदेशेति गच्छत । वन्दध्वं तच वः सो ऽस्ति च्येष्टार्यो न तु नेसरी ॥ ८२॥ ततो ऽयुस्ताः पुनस्तत्र खरूपस्यं निरूष च । ववन्दिरे खूलभट्टं च्छेष्ठा चाखानिजां कथाम् ॥ ८ ३॥ श्रीयकः मममसाभिदीचामादत्त किं लगी। चुधावान्सर्वदा कर्तुं नैकमक्तमपि चमः॥ ५ ४॥ मयोकः पर्युषणायां प्रत्याख्याद्ययपौर्षीम्। स प्रत्याख्यातवानुको मया पूर्णे उवधौ पुनः ॥८५॥ वं प्रवाखाहि पूर्वाधं पर्वद्मतिद्र्जमम्। द्या कालः सुखं चैत्यपरिपाद्यापि यास्ति ॥ ६॥ प्रत्यपादि तथैवासौ समये ऽभिह्नितः पुनः। तिष्ठेदानीमस्त्पार्धिमत्यकाषीं त्रयेव सः ॥८०॥

प्रत्यासनाध्ना राचिः सुखं सुप्रस्य यास्यति । तत्रव्याख्याद्यभक्तार्थमित्युकः सो ऽकरोत्तया ॥८८॥ ततो निश्रीये संप्राप्ते सारन्देवगुरूनसौ । चृत्पीडया प्रसर्न्या विषद्य चिदिवं यथौ ॥ ८८॥ ऋषिघातो मयाकारीत्युत्ताम्यनी ततस्वहम् । पुरः श्रमणपङ्गस्य प्रायश्चित्ताय ढौकिता ॥८०॥ मङ्गो ऽषाखाद्यधायीदं भवत्या शुद्धभावया । प्रायि चित्तं ततो नेह कर्तव्यं किंचिद्सित ते ॥८१॥ ततो उहमित्यवोचं च माचादाख्याति चेच्चिनः। ततो इदयमंवित्तिर्जायते मम नान्यथा ॥८ २॥ श्रवार्थे सकतः सङ्घः कायोत्सर्गमदाद्य । एत्य ग्रामनदेखोक्तं ब्रूत कार्थं करोमि किम् ॥८ ३॥ मङ्गो उप्येवमभाषिष्ट जिनपार्श्वमिमां नय । माख्यिविविव्रगत्यर्थं कायोत्सर्गेण तिष्ठत ॥८ ४॥ मङ्घ तत्प्रतिपेदाने मां सानैषौ जिनानिते। ततः सीमन्धरस्वामी भगवान्वन्दितो मया ॥८ ५॥ भरतादागतार्थेयं निर्देषित्यवद्ञिनः । ततो उहं कि समन्देश देवानीता निजाश्रयम् ॥८ ६॥ श्रीसङ्घायोपदां प्रेषीनानाखेन प्रसादभाक् । श्रीमान्सीमन्धरखामी चलार्घथयनानि च ॥८ ०॥ भावना च विसुक्तिञ्च रतिकस्प्रमथापरम्। तथा विचित्रचर्या च तानि चैतानि नामतः ॥८ ८॥

श्रयेकया वाचनया मया तानि धतानि च। उद्गीतानि च मङ्घाय तत्त्रथास्थानपूर्वकम् ॥८८॥ त्राचाराङ्गसः चूले दे त्राद्यमध्ययनदयम् । द्रप्रवैका सिकस्थान्यद्य सङ्घेन यो जितम् ॥१००॥ द्रवाखाय खूखभद्रानुज्ञाता निजमाश्रयम्। ता ययुः खूलभद्रो ऽपि वाचनार्धमगाहुरुम् ॥१०१॥ न ददौ वाचनां तस्वायोग्यो अमीत्यादिश्रहुरः। दीचादिनात्रसत्येषो ऽप्यपराधान्याचिन्तयत् ॥१०२॥ चिनाथिवा च नह्यागः सारामीति जगाद च। क्रवा न मन्यसे ग्रान्तं पापिमत्यवदद्गुदः॥१०३॥ खूलभद्रस्ततः स्टला पपात गुरूपादयोः। न करियामि भूयो ऽदः चम्यतामिति चात्रवीत्॥१०४॥ न करिष्यमि भ्रथस्वमकाषीर्यदिदं पुनः। न दाखे वाचनां तेनेत्याचार्याम्तमनूचिरे ॥१०५॥ खूलभद्रसतः सर्वसङ्घेनामानयहुरम् । महतां कुपितानां हि महानतो ऽलं प्रमादने ॥१०६॥ सूरि: मङ्गं बभाषे ऽथ विचन्ने ऽसी यथाधुना । तथान्ये विकरियन्ति मन्दमत्वा ऋतः परम् ॥१००॥ अविश्रष्टानि पूर्वाणि सन्तु मत्पार्श्व एव तत्। त्रास्यास्त दोषदण्डो ऽयमन्यशिचाऋते ऽपि हि ॥१०८॥ स सङ्घेनाग्रहाद्को विवेदेख्पयोगतः। न मत्तः ग्रेषपूर्वाणामुच्छेदो भाव्यतस्तु सः ॥१०८॥

अन्यस्य प्रेषपूर्वाणि प्रदेशानि लया नहि। दत्यभिग्राह्य भगवान्स्यूलभद्रमवाच्यत् ॥११०॥ मर्वपूर्वधरो ऽथासीत्स्यूलभद्रो सन्नासुनिः। न्यवेशि चाचार्यपदे श्रीमता भद्रबाङ्गना ॥१११॥ वीरमोचादर्षश्रते सप्तत्यये गते सति। भद्रवाज्ञरपि खामी ययौ खर्गं ममाधिना ॥११२॥ ततः प्रबोधं जनयञ्जनानां नीलोत्यलानामिव ग्रीतरिमाः। सर्वश्रतस्कन्थनिधानकोशः

श्रीखूनभद्रो यहरत्पृथियाम् ॥११३॥

दलाचार्यश्री हेमचन्द्रविरचिते परिणिष्टपर्वणि स्वविरावली-चरिते महाकाचे बिन्दुमार-श्रशोकश्रीकुणालकथा-मस्प्रतिजन्म-राच्यप्राप्तिस्थलभद्रपूर्वेग्रहण-श्रीभद्रवाद्यस्वर्गमनवर्णनी नाम नवमः सर्गः ।

## दशमः सर्गः।

त्राचार्यः खूबभद्रो ऽपि त्रावस्थामन्यदा यथौ । बाह्योद्याने च समवासाषींदृषिभिरादृतः ॥१॥ सर्वी ऽपि स्नोकः श्रावस्तीवास्तव्यसं विवन्दिषुः। इर्षमंवर्मितोत्माइस्तचोद्याने समाययौ ॥१॥ भगवान्खूनभद्रो ऽपि जगङ्गद्रंकरस्तदा । विततान सुधासारमधुरां धर्मदेशनाम् ॥३॥ खूलभट्टः खरुद्दं श्रावस्तीवासिनं निजम् । धनदेवमनायातं विज्ञायैवमिचनयत् ॥४॥ म मे प्रियसुद्द्वृनमिह नास्ति कुतो उन्यथा। पूर्लीकः सकलो ऽष्यागाच पुनः स्त्रेडलो ऽपि सः ॥५॥ गतो देशान्तरं वा स्थाद् ग्लानो वा स्थादिति स्वयम्। गच्छामि तद्गृहमपि सो ऽनुग्राह्यो विश्रेषतः ॥६॥ इति निश्चत्य भगवान्खून्मद्रस्ततो वनात्। वन्दाहिभर्भिसुखैञ्चर्चमानपदानुनः ॥०॥ मप्रमोदं पुरस्त्रीभिगींयमानतपोगुणः। भक्तानां श्रीमतां क्लेर्मेग्डपाध दव स्थितः ॥८॥ त्रावृत्तवन्तपद्माभविवनत्कन्थराननैः । त्रग्रेसरेः त्राद्भजनैः प्रेच्यमाणसुखाम्बुजः ॥८॥ नगरीमध्यवैत्यानि वन्दमानः पदे पदे । जगाम पूर्वसुद्धदो धनदेवस सद्मानि ॥१०॥ चतुर्भिः कलापकम् ॥

तचाविश्रच भगवान्त्रस्पशाखीव जङ्गमः। दद्शे च धनेश्वर्या धनदेवग्टइख्या ॥११॥ मसुत्यायामनात्मद्यो धनेश्वर्यनवद्यधीः। खूलभद्रमवन्दिष्ट भृतलन्यसमस्तका ॥१२॥ ततः सा खूजभद्रायादापयनाहदासनम्। सतां भक्त्यनुसारेण गुरौ हि प्रतिपत्तयः ॥१३॥ भगवानपालंचके प्रतिलिखा तदामनम् । तां धर्मचणनिर्वाहोदन्तेनान्वग्रहीद्य ॥१४॥ पतिप्रवासविध्रां पप्रच्छ च धनेश्वरीम्। भावमारे पतिः किंते धनदेवो न दृश्वते ॥१५॥ धनेश्वर्यषदो ऽवादीत्पतिर्हि भगवन्तम । व्ययते सा धनं मवें यदु हे अदु इहि: स्थितम् ॥१६॥ सो ऽर्थहीनः पुरे ऽचास्त्रम्युरेव हणाद्पि । श्रर्था: सर्वेच पूज्यन्ते न प्ररौराणि देहिनास् ॥१०॥ न चापत्पूर्वपुरुषनिधीननेषयन्ति । निर्भाग्यस्यान्तिकस्थापि श्रीर्हि दीपान्तरस्थिता ॥१८॥ स विणग्यवहारेण द्रविणोपार्जनेच्छया। गतो देशान्तरं को हि विदेशो व्यवसायिनाम्॥१८॥ ज्ञाला अनवलेनाथ निधिस्थानं तदोकि । श्राख्यातुं चिन्तयामाम तस्यै सूरिः क्रपानिधिः ॥२०॥ धर्मोपदेशवाजेन भगवान्हस्तसञ्ज्ञवा । श्रधः स्थितनिधिं स्तमं सुनिस्तस्यै प्रदर्भयन् ॥२१॥

व्याहाषीदि संसारखरूपं पश्च की दृशम्। ग्टसमीदृक्तव भर्तुर्वाणिज्यं तच्च तादृशम्॥२२॥ युगाम्॥ एवमाखाय भगवान्धनेश्वर्या मुद्धमुद्धः । ययौ विहर्तमन्यचाईतं धर्मे प्रभावयन् ॥२ ३॥ धनदेवस्ततो साभोद्यकर्मविवर्जितः। यादृग्गतस्तादृगागान्तैरेव वसनैरपि ॥२४॥ खूलभद्रागमोदनां तस्य चाखाइनेश्वरी। मद्धं सो ऽपि पप्रच्छ किमूचे भगवानिति ॥१५॥ षाणाखात्खूलभद्रेण विह्ति। धर्मदेशना । त्रख सम्भाखाभिमुखहस्ताभिनयपूर्वेकम् ॥२६॥ धनदेवो ऽष्यदो दध्यौ तस्य ज्ञानाम्बुवारिधेः । नद्यभिप्रायरहिता चेष्टा भवति जातुचित् ॥२ ०॥ स्तम्भमुद्दिश्य इस्ताभिनयो यदिद्धे मुद्धः। तत्त्रुनमस्य सम्भस्याधसात्मंभायते निधिः ॥ ९ ८॥ इति बुद्धा धनदेवः सम्भमूलमचीखनत् । तच चाविरस्ट्र्यं तत्पुष्यमिव पुष्काचम् ॥१८॥ धनदेवो ऽभवत्तेन धनेन धनदोपमः। खूलभद्रपादो ऽयमिति च व्यस्मरत्नहि ॥३०॥ खूलभद्रख वन्द्यस्य वयस्यस्योपकारिणः । वन्दनायान्यदा मो ऽगात्पाटलीपुचपत्तनम् ॥ ३१॥ ततस वसती गला खूजभद्रं महासुनिम्। ववन्दे सपरीवारं धनदेवः प्रमोदभान् ॥३२॥

जने च खूलभद्रिषं धनदेवः क्षताञ्चिलः । लग्नमादेन दारिद्यममुद्रं तौर्णवानहम् ॥३३॥ नानृणस्त्रमादस्य भवामि भगवन्नहम् । लं गुरुस्तं च मे खामौ तदादिश करोमि किम् ॥३४॥ भ्र्यास्त्रमार्हत दति खूलभद्रेण जिल्पते । श्रोमित्युक्ता धनदेवः खस्थानमगमत्पुनः ॥३५॥

खामिना खूलभद्रेण शिखी दाविप दीचितौ।
श्रार्थमहागिरिखार्थसुहस्ती चाभिधानतः ॥३६॥
ती हि यचार्यया बाख्यादिप माचेव पालितौ।
दत्यार्थोपपदी जातौ महागिरिसुहस्तिनौ॥३०॥
खड़धारेव तीवं तावतौचारिववर्जितम्।
परीषहेभ्यो निर्मीकौ पालयामासतुर्वतम्॥३८॥
तौ खूलभद्रपादाज्ञसेवामधुकरावुभौ।
साङ्गानि दश पूर्वाणि महाप्रज्ञावधीयतः॥३८॥

ग्रान्ती दान्ती चिश्यमन्तावधीता-वायुश्यन्ती वाग्मिनी दृष्टभन्ती । त्राचार्यले न्यस्य तौ स्यूचभद्रः कालं कला देवभूयं प्रपेदे ॥४०॥

दत्याचार्यश्रीहेमचन्द्रविरचिते परिभिष्टपर्वणि खविरावली-चरिते महाकाव्ये श्रार्थमहागिरिश्रार्यसुहस्तिदीचा-स्थूलभद्रखर्ग-गमनकीर्तनो नाम दश्रमः सर्गः ॥

## एकादश: मर्ग:।

भविकाननुग्रह्नतौ कुर्वाणौ धर्मदेशनाम् । महीं विहरतः सार्थी महागिरिसुहस्तिनौ ॥१॥ कालकसेण भगवाञ्जगद्वस्तर्भहागिरिः। शिखानिषादयामास वाचनाभिरनेक्याः ॥२॥ महागिरिर्निजं गच्छमन्यदादात्मुहिस्तने । विहतुं जिनकत्पेन लेको ऽभूनानमा खयम् ॥३॥ युक्तदाक्तिनकल्पसा गक्तिमास्तितो ऽपि हि। जिनकल्पाईया वृत्या विजहार महागिरि: ॥४॥ ते धर्मदेशनावारि वर्षन्तो वारिदा दव। विहरनो ऽन्यदाजग्मः पाटलीपुचपत्तनम् ॥५॥ वसुभृतिरिति श्रेष्टी तत्र चार्यसुहस्तिना । संबोधितः श्रावको अभूज्जीवाजीवादितत्त्ववित् ॥६॥ सुहस्याखातधर्मानुवादेन स्वजनानपि । प्रबोधियतुमारेभे वसुसृतिर्दिवानिश्रम् ॥०॥ प्रबोध्यमाना श्रपि ते सादरं वसुभूतिना । नाव्थन्त विना धर्माचार्यमित्यत्यमेधसः ॥८॥ वसुभ्रतिगुरोराखाङ्गगवन्खजना मया। न पारिता बोधियतुं तान्बोधियतुमईि ॥८॥ दति तत्प्रतिबोधाय सुहस्तौ तद्गृहं यथौ। सुधातरङ्गिणीप्रायां प्रारेभे धर्मदेशनाम् ॥१०॥

प्राविश्वत्तव भिचार्थं तदा चार्यमहागिरिः। तमभ्यदस्थादाचार्यः सुहस्ती वन्दते सा च ॥११॥ श्रेष्ठ्यप्वाच युग्नाकमपि कोऽप्यस्ति किं गुरुः। य्याभिर्वन्द्यते विश्ववन्दीर्यदयमागतः ॥१२॥ सुहस्ती साह भो श्रेष्टिनामैते गुरवः खल्। त्यागाईभक्तपानादिभिचामाददते सदा ॥१३॥ द्दृग्भिचाशना ह्येते ऽपर्था ख्र्पोषिताः। सुग्रहीतं च नामेषां वन्द्यं पादरजो ऽपि हि॥१ ४॥ एवं महागिरिं सुला प्रतिबोधाखिलां य तान्। पुनरेव निजं खानं सुइस्ती भगवान्ययौ ॥१ ५॥ श्रेष्ठ्यपि खजनानूचे दृढभितिर्विशेषतः । द्रृषं पश्चय सुनि यदा भिचार्यमागतम् ॥१६॥ त्यज्यमानं दर्भयिला भक्तपानादिकं तदा । तसौ देयं तदादत्तं तद्धि वः खानाहापालम् ॥१ ०॥ युगाम् ॥ खजनैर्वसुभृतेस्त प्रत्यपद्यत तद्दरः । भिचार्थं च दितीये ऽक्ति तेव्वेवागावादागिरिः ॥१ ८॥ महागिरिं समायान्तं दृद्दा ते श्रेष्ठिबन्धवः । तथैवारे भिरे कर्तुं तसी तद्दातुमिच्छवः ॥१८॥ उपयोगेन विज्ञाय तदश्रद्धं महागिरिः। श्रनादायैव वसति गला चोचे सुहस्तिनम् ॥२०॥ लया ह्यो ऽविनयं क्रलानेषणा महती कता। ते हि लदुपदेशेन भिचां मह्यमध्व्ययन् ॥२१॥

नैवं भूयः करिये ऽहमिति जल्पन्पुहस्यपि। चमयामास पादाग्रे लुठनार्यमहागिरिम् ॥२ २॥ दत्र सम्प्रतिनृषो यथावुक्तियिनौं पुरीम्। कदापि कापि तिष्ठिक खसूमी हि महीसुजः ॥२३॥ जीवन्तखामिप्रतिमार्थयाचां निरीचितुम्। श्रायातावन्यदावन्यां महागिरिसुहस्तिनौ ॥२ ४॥ पृथकुपृथ्यवस्त्यां तौ तस्त्रतः सपरिच्छदौ । तयोरतिमहागच्छस्तो नैकचसङ्गमः ॥२५॥ निर्ययौ चोत्सवेनाथ जीवन्तस्वामिनो रथः। मनोमय्रजबदः पौराणां भिक्तिशाखिनाम् ॥२६॥ ताभ्यामाचार्यवर्याभ्यां श्रीमङ्गेनाखिलेन च। श्रनीयमानः स रथः पुर्या पर्याटद्स्वलन् ॥ २०॥ गते राजकुलदारं रथे ऽथ पृथिवीपतिः। वातायनिखतो दूराइदर्शार्यसुहिस्तिनम् ॥२ ८॥ दध्यौ चैवं सुनीन्द्रो ऽयं सन्मनः सुसुदो दुपः। कापि दृष्ट दवाभाति न सारामि तुर्वि ह्यदः॥२८॥ एवं विमर्भे कुर्वाणो मूर्कितो न्यपतन्त्रपः। त्राः किसेतदिति वदन्दधावे च परिच्छदः ॥३०॥ व्यजनैवीं व्यमान्य पिच्यमान्य चन्दनैः। जातिसार्णमासाद्योदखादवनिशासनः ॥३१॥ म प्राग्जनागुरं ज्ञाला जातिस्त्या सुइस्तिनम् तदैव वन्दितुमगादिस्छतान्यप्रयोजनः ॥३२॥

पञ्चाङ्गसृष्टस्पीटः स नवार्यसुइस्तिनम् ।

पप्रच्क जिनधर्मस्य भगवन्तीदृशं फलम् ॥३३॥

सुइस्ती भगवानास्त्रकोचः स्वर्गञ्च तत्फलम् ।

प्रष्टच्छद्भपतिर्भ्रयः सामाधिकफलं च किम् ॥३४॥

सामाधिकस्यायक्तस्य राजन्राच्यादिकं फलम् ।

सुइस्तिनैवमास्त्राते द्राल् प्रस्येति स्म स्रूपतिः ॥३५॥

नखाच्छोटनिकां कला प्रस्ययस्त्रिकां सुद्धः ।

एवमेतन्त्र सन्देह दस्यभाषत स्रूपतिः ॥३६॥

सुइस्तिनं नमस्त्रस्य ततः प्रोवाच पार्थिवः ।

किं नाम मां यूयसुपलचयध्ये ऽथवा नहि ॥३०॥

प्राचार्यो ऽष्युपयोगेन ज्ञालोचे लां नरेश्वर ।

सम्यगुपलचये ऽहं खां प्रायभवक्यां प्रदण् ॥३६॥

महागिर्धाचार्यमिश्रैविंहरन्तो वयं पुरा।

सह गच्छेन कौ प्रास्थामागच्छाम नरेश्वर ॥३८॥

संकीर्णलेन वसते: पृथक्षृथ्यगविद्धितौ।

तचावां परिवारो हि महानभवदावयो: ॥४०॥

तचासदितदुर्भिचं तथायसासु भिक्तमान्।

लोको भक्तादिकं दातुसुपाकंस्त विश्वेषत: ॥४१॥

भिचार्थं साधवो उन्येद्युरेकस्य श्रेष्ठिनो ग्रन्हे।

विविद्यु: पृष्ठतस्तेषां रङ्ग एको विवेश च ॥४२॥

तचेच्छाकारमर्थादां विविधां मोदकादिभि:।

साधवो लेभिरे भिचां तस्य पश्चत एव ते ॥४२॥

साध्नामात्तभिचाणां वसतिं प्रति गच्छताम् श्रनुगः सो ऽत्रवीद्रङ्को दीयतां सम भोजनम् ॥ ४ ४॥ ते साधवो ऽभिद्धिरे जाननि ग्रवः खल्। वयं गृहपराधीना न किंचिद्दात्मी आहे ॥ १ ५॥ ततः स एदः माधूनामन्वेव वसति ययौ । दीनात्मा तच दृष्टास्मानयाचत च भोजनम् ॥४६॥ साधवः कथयन्ति सा भगवन्तमुना पथि। याचिता वयमण्चैभीजनं दौनमूर्तिना ॥ ४ ७॥ विदितं चैवमसाभिरपयोगपरायणैः। भावी प्रवचनाधारो यद्रङ्को ऽयं भवान्तरे ॥ ४ ८॥ ततः स द्रमको उस्राभिः प्रियपूर्वमभाष्यत । यद्यादत्मे परिव्रज्यां सभसे भोजनं तदा ॥४८॥ रङ्को ऽचिन्तयद्ये ऽपि सर्वकष्टमयो ह्यहम्। तदरं व्रतजं कष्टमिष्टभोजनलाभक्त ॥५०॥ प्रतिपन्नं परिष्रच्यां ततो रङ्गं तदैव तम्। प्रवाज्याव्युजामेष्टं मोदकादि यथारूचि ॥५१॥ स खादं खाद्माहारं तथा ह्याकाउमात्तवान । पन्थाः श्वासानिलस्थापि यथा दुःसञ्चरो उभवत् ॥५२॥ तद्दिनस्वैव यामिन्यां तेनाहारेण भूयमा। रुद्धश्वामो विपनः स श्वामजीवा हि देहिनः ॥५३॥ खितो मध्यस्थभावेन रङ्गमाधुर्विपद्य सः। कुणाबस्थावन्तिपतेः सूनुस्बसुद्पद्यथाः ॥५ ४॥

पुनर्विज्ञपयामास सुइस्तिनमिलापतिः। भगवं ख्वत्रमादेन प्राप्तो ऽहं पदवी मिमाम् ॥ ५ ५॥ लया प्रवाजितो न स्थां तदाहं भगवन्यदि। श्रस्यष्टजिनधर्मस्य का गतिः सात्ततो मम ॥५६॥ तदादिशत से किंचित्रसीदत करोमि किम्। भवामि नानुणो ऽहं वः पूर्वजन्मोपकारिणाम् ॥५०॥ जनान्यवापि गुरवो यूयं से पूर्वजनावत्। त्रनुग्रहीत मां धर्मपुचं कर्तविशिचया ॥ ५ ८॥ क्रपान्रादिदेशार्यसुस्ती भगवाकृपम्। जिनधर्मे प्रपद्यस्य परचेह च ग्रमणे ॥५८॥ खर्गः स्थादपवर्गा वासुचाईद्धर्मप्राज्ञिनाम् । दह इस्त्यश्वकोश्रादिसम्पद्श्वोत्तरोत्तराः ॥ ६०॥ श्रभ्यग्रहीद्य नृपस्तद्ये तदनु ज्ञया । श्रईन्देवो गृहः माधुः प्रमाणं से ऽईतो वचः ॥६१॥ श्रण्वतग्णवतिश्रचाव्रतपविचितः। प्रधानश्रावको जज्ञे सस्प्रतिस्तत्प्रस्त्यपि ॥६२॥ विसन्ध्यमणवन्ध्यश्रीर्जिनाचीमचेति सा सः साधर्मिकेषु वात्मक्यं बन्धुय्विव चकार च ॥६३॥ म मर्वदा जीवद्यातरङ्गितमनाः सुधीः। त्रवदानरतो दानं दौनेभ्यो **अस्थिकं ददौ ॥** ६ ४॥ श्रावैताळां प्रतापाळाः स चकाराविकारधौः। चिखण्डं भरतचेचं जिनायतनमण्डितम् ॥६ ५॥

सुइस्याचार्यपादानामवन्यामेव तस्युषाम् । चैत्ययाचीत्सवश्वकं मङ्गेनान्यच वत्सरे ॥६६॥ मण्डपं चैत्ययाचायां सुइस्ती भगवानपि । एत्य नित्यमलंचके श्रीमङ्गेन समन्वितः ॥६०॥ सुइस्तिखामिनः शिखपरमाण्रिवागतः। कताञ्चलिस्तव नित्यं निषमाद च मन्प्रतिः ॥६ ८॥ याचोत्सवान्ते सङ्घेन रथयाचा प्रचक्रसे। याचोत्सवो हि भवति संपूर्णी रथयाचया ॥६८॥ रथो ऽथ रथगालाया दिवाकररथोपमः। निर्ययौ सर्णमाणिकायुतिचोतितदिक्तृयः ॥७०॥ श्रीमद्र्षेत्रितिमाया र्थस्थाया महर्द्धिभः। विधिज्ञैः स्नाचपूजादि श्रावकैरपचक्रमे ॥०१॥ क्रियमाणे ऽर्हतः स्नाचे साचासो न्यपतद्रधात्। जन्मक्लाएके पूर्व सुमेक्शिखरादिव ॥ ७२॥ श्राद्धैः सुगन्धिभिद्रंथैः प्रतिमाया विलेपनम् । खामिविज्ञीप्मिरिवाकारि वक्ताहितांग्रुकेः ॥७३॥ मालतीयतपत्रादिदामिसः प्रतिमार्हतः। पूजिताभात्कलेवेन्दोर्हता ग्रारदवारिदैः ॥ ७ ४॥ दश्चमानागुरूत्याभिधूमलेखाभिराष्ट्रता । श्रद्भग्रतिमा नी जवासो भिरिव पूजिता ॥ ७ ५॥ त्राराचिकं जिनाचीयाः कृतं श्राह्वैर्ज्जल च्छिखम्। दीयमानीषधी चक्रप्रैलग्रदङ्गविडम्बकम् ॥०६॥

विन्दिला श्रीमदर्शन्तमथ तैः परमाईतैः। रथौरिवाग्रतोसूय खयमाच्छषे रथः ॥७०॥ नागरीभिरपकान्तमहस्रीसकरासकः। चतुर्विधातोद्यवादसुन्दरप्रेचणीयकः ॥७८॥ परितः श्राविकालोकगीयमानोत्मङ्गलः। प्रतीच्छिचिधां पूजां प्रत्यष्टं प्रतिमन्दिरम् ॥७८॥ वहलेः कुङ्कमाभोभिरभिषिकायस्तलः। सम्प्रते: सदनदारमासमाद शनै रथः ॥८०॥ त्रिभिविशेषकम् ॥ राजापि सम्प्रतिर्थ र्थपूजार्थसुद्यतः । श्रागात्पनसफलवत्सर्वाङ्गोद्धिन्नकण्टकः ॥८१॥ र्थाधिक्ढां प्रतिमां पूज्याष्ट्रप्रकार्था । श्रपूजयनवानन्दमरोहंमो ऽवनीपतिः ॥ ८१॥ तदानीमेव सामनानाह्रय निखिलानपि। सम्यक्षं ग्राह्यिलैवमादिदेश विशापितः ॥ ८३॥ मन्यध्वमयि मामन्ताः सम्यग्नां खामिनं यदि । तद्भवन्त सुविहितश्रमणानासुपासकाः ॥८ ४॥ द्रवैर्पि न से किंचियुग्रह्नैः प्रयोजनम् । एवं क्रते हि मामन्ताः प्रियं भवति से कतम् ॥ ८५॥ एवमाजाप्य मामन्ता विसृष्टाः खखनीवृति । गवा चकः खामिभक्ता श्रमणानासुपासनाम् ॥८६॥ प्रावर्तयन्यथयाचां तचानुगमनं तथा। रथाये पुष्पदृष्टिं च चैत्यपूजां च ते व्यधः ॥ ८०॥

द्रत्यादि श्रावकाचारं ते सर्वे चिकरे तथा। प्रान्तदेशा अपि माध्विहाराही यथाभवन् ॥ ८ ८॥ मस्प्रतिश्चिन्तयामाम निग्नीथसमये उन्यदा । अनार्येव्यपि माधूनां विहारं वतर्थाम्यहम् ॥८८॥ दत्यनार्थानादिदेश राजा दड्डं करं मम। तथा तथास्मत्युह्वा मार्गयन्ति यथा यथा ॥८ •॥ ततः प्रैषीदनार्येषु साधुवेषधरान्नरान्। ते सम्यत्याज्ञयानार्थानेवमन्विष्ठायन्ध्राम् ॥८१॥ दिचलारियता दोषैरेभिरेभिर्विवर्जितम्। वस्त्रपात्रात्रपानादि देयमसाख्य हो खयम् ॥८ २॥ श्रधीतव्यं चेदिमिदं ततो युशासु तोषभाक् । भविता सम्प्रतिस्वामी कोपिय्यत्यस्या पुनः ॥८३॥ ततः सम्प्रतिराजस्य परितोषार्थसुद्यताः । ते तु तत्प्रषादिष्टमन्वतिष्ठन्दिने दिने ॥८ ४॥ एवं माधूचिताचारचतुरेषु क्रतेषु तु। त्रनार्चेषु संस्पतिना विज्ञप्ता गुरवः पुनः ॥८ ५॥ कदापि श्रमणा एते भगवनार्थदेशवत् । श्रनार्येव्यपि देशेषु विहरन्ति कुतो नहि ॥८ ६॥ व्याजहुः सूर्यो ऽनार्यदेशेव्यज्ञानतः सदा । ज्ञानदर्भनचार्चाष्युत्सर्पन्ति न पार्थिव ॥८ ०॥ राजा प्रोवाच भगवन्ननार्येव्यपि सस्प्रति । श्रमणान्त्रेय जानीध्वं तेषामाचारचातुरीम् ॥८ ८॥

एवं राज्ञो ऽतिनिर्वन्थादाचार्यैः केऽपि साधवः। विहर्तुमादिदिशिरे ततो ऽस्रद्रमिलादिषु ॥८८॥ श्रनार्थाः प्रेच्य तान्साध्नसम्रतेः पुरुषा इति । ज्ञाला प्राकृष्मिचया तेभ्यो भक्तपानादिकं ददः ॥१००॥ निरवद्यं श्रावकलमनार्थेखपि साधवः । दृष्टा गला खगुरवे पुनराख्यन्यविसायाः ॥१०१॥ एवं सम्प्रतिराजेन खगत्वा वृद्धिगर्भया। देशाः साध्विहारार्हा अनार्या अपि चिकिरे ॥१०२॥ राज्ञा प्राग्जन्मरङ्गलं वीभतं सारता निजम। **त्रकार्यन्त महासत्ताः पूर्दारेषु चतुर्व्वपि ॥१०३**॥ श्रयं निजः परो वायमित्यपेचाविवर्जितम् । तचानिवारितं प्रापुर्भोजनं भोजनेच्छवः ॥१०४॥ यदवाभियानादि भुक्तवस्य वृभुचुषु। तिद्वभच्योपादिद्रे महानस्नियोगिनः ॥१०५॥ को ग्रह्णात्यविश्रष्टानिमित पृष्टा महीभूजा। त्राख्यसहानसायुक्ताः खामिनाददाहे वयस् ॥१०६॥ श्रादिदेश च तान्राजा यदन्तमवशिष्यते। श्रकताकारितार्थिभाः साधुभगे देयसेव तत् ॥१००॥ द्रवं दास्थामि वस्तेन सनिर्वाहा भविष्यय। न हि केव्यपि कार्येषु सीदित द्रव्यवाञ्चनः ॥१०८॥ ते ऽविश्रष्टान्नपानादि तदाचिप तदाज्ञया। साधुम्यो दिदरे ते ऽपि खीचकः ग्रुद्धिदर्भनात् ॥१०८॥ श्रमणोपामको राजा कान्दिविकानथादिश्वत् ।
तैलाज्यद्धिविकेद्वन्यस्वविकायकानपि ॥११०॥
यत्किंचिदुपकुरुते माधूनां देयमेव तत् ।
तन्त्रूच्यं वः प्रदास्थामि मा सा श्रद्धध्यमन्यथा ॥१११॥
ते तथारेभिरे कतुं जात्रहर्षा विशेषतः ।
विकीयमाणे पण्ये हि वण्जामुत्सवो महान् ॥११२॥
तत्त्रथार्थमुहस्तो तु दोषयुक्तं विदन्नपि ।
सेहे श्रिष्यानुरागेण लिप्तचिन्तो बलीयमा ॥११२॥

सुइम्तिनमितञ्चार्यमद्दागिरिरभाषत । श्रनेषणीयं राजानं किमादत्ये विदन्निप ॥११४॥ सुइस्य्वाच भगवन्यया राजा तथा प्रजाः। राजानुवर्तनपराः पौरा विश्राणयन्थदः ॥११५॥ मायेयमिति कुपितो जगादार्थमहागिरिः। ज्ञान्तं पापं विसन्धोगः खल्वतः परमावयोः ॥११६॥ मामाचारीसमानेहिं माध्भिः साध् संगतम्। मामाचारौविभिनसः भिन्नो ऽध्वातः परं तव ॥११०॥ वेपमानो भिया बाल इव भक्तः सुहस्यपि। त्रार्यमाहागिरिपादान्वन्दिलोचे क्रताञ्जलिः ॥११८॥ मापराधो ऽस्मि भगवन्मिथ्याद्:क्रतमसु मे । चम्यतामपराधो ऽयं करिये नेदृशं पुनः ॥११८॥ ऊचे महागिरिर्थ दोषः को नाम ते ऽथवा। पुरा भगवता वौरखामिनैतद्धि भाषितम् ॥१२०॥

मदौरे शिष्यमन्ताने स्यूलभद्रसुनेः परम् । पतत्प्रकर्षा साधूनां सामाचारौ भविष्यति ॥१२१॥ खूलभद्रसुनेः पञ्चादावां तीर्घप्रवर्तकौ । श्रस्व तदिदं स्वामिवचः मत्यापितं लया ॥१२२॥ स्यापयिलेखससोगिकल्पमार्थमहागिरिः। जीवन्तस्वामिप्रतिमां नलावन्त्या विनिर्ययौ ॥१२३॥ पूर्वे हि समवसृतौ श्रीमतश्चरमार्हतः । द्यार्णभद्रमस्बोधसमये यानि जित्तरे ॥१२४॥ गजेन्द्रस्थायपदानि समायाते दिवस्पतौ । तथैवाखुश्च तत्रागात्तीर्थे चार्यमहागिरिः ॥१२५॥ युगाम् ॥ खाते तच महातीर्थं गजेन्द्रपदनामिन । त्यत्तदेहो उनमनेन यथौ खर्म महागिरिः ॥१ २ ६॥ पार्थिवः सस्प्रतिर्पि पालयञ्शावकव्रतम् । पूर्णायुर्देवभ्रतिसिद्धं क्रमेण च गमिष्यति ॥१२०॥ श्रथ विद्वत्यात्यवार्यसुद्धस्यु ज्विशी पुनः । जीवन्तखामिप्रतिमावन्दनार्थं समाययौ ॥१२ ८॥ बाह्योद्याने च भगवान् सुइस्ती ममवासरत्। वसतिं याचितुं प्रेषीत्पूर्मधे दी सुनी च सः ॥१९८॥ तौ तु भट्राभिधानायाः श्रेष्ठिन्या जगातुर्ग्रहे । सापि पप्रच्छ तौ नला कि नामादिशतं युवाम् ॥ १ ३ ०॥ तावष्यूचतुरावां हि प्रिष्यावार्यसुहिस्तिनः। तदादेग्रेन कच्छाणि वसति प्रार्थयाव है ॥१३९॥

विशालां वाहनकुटीं वसतिं सापेयत्ततः। सुहस्ती सपरीवारो ऽप्यलंचके ततस्र ताम् ॥१३२॥ परावर्तितुमारेभे प्रदोषसमये ऽन्यदा । श्राचार्यैर्नि जिनी गुल्या भिधमध्ययनं वरम् ॥१३३॥ मद्रायाश्च सुतो ऽवन्तिसुनुमानः सुरोपमः । तदा च विखमनासीत्मप्रसमिग्रहोपरि ॥१३४॥ दाचिंग्रता कलचैः स क्रीडन् खःस्त्रीनिभैरपि। तिसिनध्ययने कर्णं ददौ कर्णरसायने ॥१३५॥ तत्सस्यगावर्णियतं भद्रास्तुरनूनधीः । प्रासादाद्रृतसुत्तीर्थं वस्तिदारमाययौ ॥१३६॥ अनुभूतं मया केदिमिति चिन्तापरः स तु। मंजातजातिसारणो ययावाचार्यमन्निधौ ॥१३०॥ नला चोवाच भगवन्भद्रायास्तनयो ह्यहम् ! पुरा च निलनीगुलाविमाने चिद्यो उभवम् ॥१३८॥ विमानं निबनीगुन्सं जातिसृत्या मया सृतम्। तचैव गन्तुं भूयो ऽद्य परिवित्रजिषाम्यहम् ॥१३८॥ ततः प्रार्थयमानं तं प्रवाजयत मामिति। श्राचार्यमिश्रा जगद्: सुकुमारो ऽसि दारक ॥१८०॥ सुखदा लोहचणकाः सुस्पर्भा वक्कयो ऽपि हि। द्ष्करं तु जिनोपद्मं तपो ऽतीचारवर्जितम् ॥१४९॥ भाद्रेयो ऽभिद्धे बाढं प्रत्रच्योत्त्रिष्ठितस्त्रहम्। मामाचारी चिरतरं न च पालिथतं चमः ॥१४२॥

श्रादावेव परित्रच्यां तस्मादनश्रनान्विताम्। त्रादास्ये मलमालस्य स्तोकं कष्टमिदं खल् ॥१८३॥ गुरुक्चे महाभाग प्रवच्यां चे ज्ञिष्टचिम । तदनुज्ञापय निजान्बन्धृनिह हि कर्मणि ॥१४४॥ श्रवन्तिसुत्समालो ऽपि गटहे गला कताञ्चलिः। श्रापप्रच्छे निजान्बन्ध्रननुजज्ञे तु तैर्नहि ॥१४५॥ भद्रासूनुस्ततः नेप्रांस्तचैवोदखनत्स्वयम् । खयं चोपाददे साधु लिङ्गं ग्टहपराङ्मखः ॥१४६॥ तादृगूपो ययावार्यसुहस्याचार्यभिनिधौ। श्रवन्तिसुकुमालो ऽथ निर्मम: खवपुर्याप ॥२४०॥ खयमेवोपात्तिक्षो मा भूदिति सुहस्यपि। तं परिवाजयामास प्रवच्याविधिसुचरन् ॥१४८॥ चिरकालं तपःकष्टनिजेरां कर्तुमचमः गुरूनाष्ट्रच्या सो उन्यत्र ययावनभ्रनं चिकीः ॥१४८॥ चक्रे ऽवन्तिसुकुमालः सुकुमालपद्दयात् । निर्गच्छद्रकष्ट्रवतः सेन्द्रगोपामिवावनिम् ॥१५०॥ स्थाने स्थाने चिताभसाधूषरौस्तस्तलम्। सो उगात्पिहवनं की डाम्यानं पिहपतेरिव ॥१५१॥ कन्यारिकाकुडङ्गान्तस्यावनग्रनेन सः। समाहितः सारन्यञ्चपरमेष्ठिनमस्क्याम् ॥१५१॥ तत्पदान्यसृगासावविस्राणि जिश्वभिर्वता । बिहाना जम्बुकी कापि तचोद्देशे समाययौ ॥१५३॥ तत्पादप्रचरद्रक्तपङ्गम्धेन भूयसा । स्त्रिशः सा विवेत्राय सध्येकन्यारिकावनम् ॥१५४॥ गोधयन्ती च सा प्राप तत्पादरक्तपिच्छलम्। तं च खादितुमारेभे कतान्तस्वेव मोदरा ॥१५ ५॥ चटचटिति सा चर्म चटचटिति जङ्गलम् । धगद्धगिति मेदञ्ज कटत्कटिति की कसम् ॥१५६॥ भचयन्ती पादमेकं तस्य सा निर्शेषयत् । तिड्डिसारूपाळपरं प्रथमे प्रहरे निगः ॥१५०॥ युगाम्॥ तथापि न चकम्पे स प्रत्यृतामंस्त सान्विकः। श्रपि तां पादखादिशौं पादमंवाहिकामिव ॥१५ ८॥ एवं दितीये प्रहरे तदूरू च चखाद सा। साध् त्यातु जीवो ऽयमित्यकाषीं स्त्रपांतु मः ॥१५८॥ तत्त्वं भच्यामास हतीयप्रहरे च सा। म तुद्धी मथलेषा न तुन्दं किंतु कर्म से ॥१६०॥ तुर्वे च यासे यासिन्या सहासत्तो विपद्य सः। विमाने निकनी गुल्मे महर्द्धिरमरोऽभवत् ॥१६१॥ वन्हों महानुभावो ऽयं महासन्त्रो ऽयमित्यथ । तच्छरौरस तत्कालं महिमा निर्ममे उमरैः ॥१६२॥ तद्वार्यास्तमपग्यन्यः प्रक्किन्ति सा सुहिस्तिनम् । त्राखाहि भगवनसात्पतिः कथमभूदिति ॥१६३॥ उपयोगेन विज्ञाय सुहस्यपि हि तत्त्रया । तदीयं सर्वमाच्छी ताभ्यो मध्रया गिरा ॥१६४॥

त्रवन्तिसुसुमालस्य पत्यो गलाय सदानि । भद्रायाः पुरतः सर्वे तं द्वन्तान्तं न्यवीविदन् ॥१६५॥ त्रवन्तिसुकुमानस्य माता भद्रा निप्रात्यये। माग्राने प्रयथौ तच कन्यारीवनलाञ्किते ॥१६६॥ श्राकष्टं दिशि नैकेंत्यां दृक्षा सूनोः कलेवरम्। स्रोद वाष्प्रमिषतो वारिदानोद्यतेव मा ॥१६०॥ भद्रा वधूभिः महिता रुद्ती विस्ताप च। प्राणानपि किमत्याचीरसानिव किमीदृष्टः ॥१६८॥ वत्स प्रविज्ञतो ऽपि लमेकसिन्निप वासरे। किं नाम नासमञ्ज्या विहारेण ग्रहाङ्गणम् ॥१६८॥ का नाम राचिः कल्याणी सा भविष्यत्यतः परम्। या खप्ने दर्शियला लामसान्यंजीविधयति ॥१००॥ निर्मोहीस्य यद्यसान्पर्यहाषीर्त्रते च्छया। तत्रु स्विपि निर्मोद्दः किमभूस्ते यदु ज्ञ्चिताः ॥१७१॥ विचयवं बद्धतरं भट्टा सिप्रानदीतरे। तस्वीर्ध्वदेहिकं चक्रे रदती समयोचितम् ॥१७२॥ भद्रासूनोर्र्शिखो ऽपि विलय च विलय च। सिप्रायां चिकरे ग्रङ्खोद्भरणं क्रिन्नवासमः ॥१०३॥ सुतम्हत्युमसुङ्ग्तप्रोकानलकरालिता । भद्रा तदैच्क्त्पत्रच्यां प्रमास्ततर क्विणीम् ॥१०४॥ भद्राय सदने गला सुह्येकां गुर्विणीं वधूम्। वधूभिः सममन्याभिः परित्रज्यासुपाददे ॥१०५॥

गुर्था जातेन पुत्रेण चक्के देवकुलं महत्।
श्रवन्तिसुकुमालस्य मरणस्थानस्तत्ते ॥१०६॥
तद्देवकुलमद्यापि विद्यते ऽवन्तिस्वणम्।
महाकालाभिधानेन लोके प्रियतमुद्धकैः ॥१००॥
भगवानार्यसुहस्त्यपि गच्छं
समये वर्णाय्याय समर्थ।
विहितानग्रनस्यक्षा देहं
सुरलोकातिथितां प्रतिपेदे ॥१०८॥

द्व्याचार्यश्रीहमचन्द्रविरचिते परिशिष्टपर्वणि स्वविरावली-चरिते महाकाये मम्प्रतिराजचरिच-श्रार्यमहागिरिस्वर्गगमन-श्रवन्तिसुकुमालनिजीगुल्यगमन-श्रार्यसुहस्तिस्वर्गगमनवर्णनो नाम एकादशः सर्गः॥

## द्वादश: सर्गः।

सुहिस्तिनो (नये वज्रखामी च क्रमयोगत:। श्रभूत्रवचनाधारसत्कथाय प्रपञ्चते ॥१॥ दहैव जम्बूदीपे ऽपाग्भरतार्धविस्रषणम् । श्रवन्तिरिति देशो ऽस्ति स्वर्गदेशीय ऋद्विभिः ॥२॥ तच तुम्बवनिमिति विद्यते मिनिवेशनम्। निवेशनमिव श्रीणां चुमदामपि हर्षदम् ॥३॥ बसूव श्रावकस्तच श्रियो देखा द्वाताजः। द्रभ्यपुत्रो धनगिरिगिरीक्षतधनोत्तयः ॥४॥ मध्यमेनापि वयमा तस्य भ्रवितवर्श्वणः। इदये नाविश्रत्कामः प्रश्नदाः खर्चिते ॥५॥ धर्मादर्थी भवतीति न्यायग्रास्त्रेव्यधीयते । मो उर्घाद्य व्यधाद्भमं पाचेभ्यो उधं नियोजयन् ॥६॥ ब्रह्मचर्यपरीणामं खर्गमोचपलं विदन्। द्येष कन्यां नोदोढं सो ऽईद्धर्मपरायणः ॥०॥ यत्र यत्र कुले कन्यां धनगिर्यर्थमादृतौ । प्रार्थयेते सा पितरौ तद्दाहमहोत्सवे ॥८॥ तच तच धनगिरिगेला खयमचीकथत्। श्रहं हि प्रविज्ञामि दोषो ऽस्ति से न जन्यतः ॥८॥ युगास्॥ दतञ्च घनपालस्य महेभ्यस्य तु नन्दना। सनन्दोचे धनगिरेदेयाहं मो उस्तु मे वरः ॥१०॥

महेभ्यो धनपालो ऽपि खयंवरपरायणाम् । प्रदरौ धनगिरये दीचामपि जिष्टचवे ॥११॥ भातार्यप्रमितो नाम सुनन्दायाः पुरागहीत । परित्रच्यां सिंहगिरेराचार्यस्थां द्विसिधौ ॥१२॥ श्रन्यदा तु चरतुस्तातां सुनन्दां ब्रह्मधीर्पि। भेजे धनगिरिभीगफलं कर्म हि नान्यथा ॥१३॥ .इतश्राष्ट्रापद्गिरौ गौतमखामिना किल । प्ररूपितं पुण्डरीकाध्ययनं द्यवधारितम् ॥१४॥ पुरा येन वैश्रमणसामानिकदिवौकमा। स प्रचायावततार सुनन्दायास्तदोदरे ॥१५॥ युगाम् ॥ श्रन्तर्वतीं धनगिरिस्तां ज्ञालोचे विश्वद्धधीः। एष गर्भो ऽदितीयस्ते भविता प्रवजाम्यह्म् ॥१६॥ श्रमनी षित एवा सूत्राम्बन्धो ऽपि लया सह। प्रवच्चेव प्रेयमी से ऽतः परं खस्ति ते पुनः ॥१०॥ दत्युक्ता तां धनगिरिरवक्रयसुटीमिव। हिला सिंहगिरिगुरोः पार्श्वे गलाभवद्यतिः ॥१८॥ मो ऽथ दाविंग्रतिमपि सहमानः परीषद्वान्। सुद्स्तपं तपस्तेषे खगरीरे ऽपि निःस्पृहः ॥१८॥ म खैर्यार्जवविनयादिभिः शिष्यगुणैर्दृतः। श्रृतमारं गुरोः पार्श्वात्पयः कूपादिवाददे ॥२०॥ नवमास्थां यतीतायां सुनन्दापि हि नन्दनम्। त्रजीजनक्जनानन्दं सरसीव सरोहहम् ॥२९॥

सुनन्दायाः प्रीतिपाचाण्यक्तनाः सूतिकाग्रहे । प्रतिजागरणायातास्तं वालमिदमूचिरे ॥२२॥ यदि जात न ते तातः प्राव्रजियन्तदोत्सुकः। जातकर्मोत्सवः श्रेयानभविष्यत्ततः खलु ॥२३॥ स्तीजने मत्यपि रटहं भाति न खामिनं विना । बङ्घीभिरपि ताराभिर्यथा चन्द्रं विना नभः ॥२ ४॥ म तु बाबो ऽपि मञ्जावाञ्जानावरणलाघवात्। तामामाकर्षयामाम तं संलापं ममाहितः ॥२५॥ श्रचिन्तयच मत्तातः परित्रच्यासुपाददे । एवं च चिन्तयनेव जातिसारणमाप सः ॥ १६॥ मंजातजातिसारणः मंगारामारतां विदन्। द्येष चीरकाछो ऽपि पित्रो ऽध्वन्यध्वनीनताम् ॥२०॥ कथमुदिज्य मां माता त्यच्यतीति विचिन्त्य सः। मातुरङ्किष्यतो ऽष्युचै रोदिति सा दिवानिश्रम् ॥२ ८॥ न रागमध्रैर्गानैन क्रीडनकदर्भनैः। न वस्त्रदोत्ताप्रेङ्घाभिनं चाटुवचनैरपि ॥१८॥ नोत्मङ्गनृत्यन्यानाभिनं सुखातो चवादनैः। न जिर्ञ्यनेनापि विश्वाम स रोद्नात् ॥३०॥ युगाम् ॥ एवं च स्दतस्य भिगोर्मामाः षडत्यगः। श्राससाद सुनन्दापि निर्वेदं तेन सूनुना ॥३१॥ त्रन्यदा तु सिंहगिरिस्तचागात्सिविवेशने। विनेयैर्धनगियांचेशमितादिभिरावृत: ॥३२॥

वसत्यां तिस्थवांसं च नला सिंहगिरिं गुरुम्। धनगिर्यार्थप्रमितावन्वजिज्ञपतामिति ॥३३॥ खजनाः सन्ति नावस्मित्रगवन् सन्तिवेशने । यौग्नाकेण नियोगेन तान्विवन्दिषावहे ॥३ 8॥ तयोख पृच्छतोरेवं प्रकुनं ग्रुभसूचकम् । दृष्टा सिंहगिरिगुस्क्चे ऽनूचानपुङ्गवः ॥३५॥ महाँ जाभी उद्य वां भावी जभेषे यद्यवां सुनी । मित्तं वाष्यित्तं वा तदादेयं मदाज्ञया ॥३६॥ सदने ऽथ सुनन्दाया जगातुस्ती महासुनी। तस्यास्तावन्यनारीभिद्यार्थायातौ निवेदितौ ॥३०॥ महिलाखोचिरे मर्वाः सुनन्दे नन्दनस्त्या । श्रर्पणीयो धनगिरेः क नेख्यत्येष दृष्यताम् ॥३८॥ निरानन्दा सुनन्दापि तमादाय सनंधयम्। तेन निर्वेदितोदस्थाद्चे धनगिरिं च सा ॥३८॥ द्यन्तं कालमात्मेव बालकः पालितो मया। नटिताइं लनेनोचै रोदिखेष दिवानिश्रम् ॥४०॥ यद्ययमि प्रत्रजितस्त्रथायेनं खमात्मजम् । ग्टहाण मामिव त्याचीर्मा सैनमपि मम्प्रति ॥ ४१॥ सिला धनगिरिर्पि प्रोवाच वदतां वरः। एवं करिय्ये कल्याणि पञ्चात्तापंतु यास्यमि ॥४२॥ मा क्रयाः मर्वेथेदृचं कुरुषे वा कुरुव्व तत्। समर्च माचिषां भद्रे पुनर्द्धनं न लफ्यमे ॥४३॥

तत्र साचिणः कला मनिर्वेदं सुनन्दया । नन्दनो धनगिरचे ऽर्पितस्तेनाददे च सः ॥ ८ ४॥ सो अभेको धनगिरिणा पाचवन्धे न्यधाय च। ग्रहीतमञ्जेत दव विरराम च रोदनात ॥४५॥ ततः सुनन्दामदनादृषी तावात्तवासकौ। गुर्वाज्ञापालकौ भूयो अयेयतुर्ग्हमनिधौ ॥४६॥ महासारस भारेण पुत्रतस्य तस्य तु नमदाइं धनगिरिं दृष्टा गुरुरभाषत ॥४०॥ प्राथासित द्वासि लं भिचाभारेण तं सम । समर्पय महाभाग विश्रास्यतु भुजस्तव ॥४८॥ दल्पादाय यतेन साधुः श्रीपाचमर्भकम्। कान्या सुरक्षमाराभमपेयामास तं ग्ररोः ॥४८॥ देदीयमानं तेजोभिर्धिपं तेजसामिव। त्राचार्यवर्थस्तं वालं पाणिभ्यां खयमाददे ॥५०॥ विवासिकातिभारेण मद्यः सिंहगिरेग्रीः। नमति सा महीपीठं वार्यादित्योरिवाञ्चि ॥ ५१॥ तद्वारभङ्गरकरो गुरुक्चे सविस्नयः। त्रहो पुंरूपसदज्ञमिदं धतुं न प्रकाते ॥ ५२॥ भावी प्रवचनाधारो महापुष्यः पुमानयम् । यतेन रच्यो रतं हि प्रायेणापायवस्त्रभम् ॥५३॥ साध्वीनामिति तं वाल पालनायापयहुरुः। वज्रसारस्य तस्यादादज्ञ दत्यभिधामपि ॥५४॥

गला ग्रच्यातर्कुले भने तं बालमार्थिकाः। खमात्मानमिवाखाय पाजनायापेयन्नय ॥५५॥ कुमारसत्याकुणकाः प्रयातयो ऽपि तं प्रिग्रम्। खखपुचाधिकं प्रीत्या पश्चन्यः पर्यपालयन् ॥५६॥ ग्रव्यातरपुरश्रीणां स सौभाग्यनिधानभः। श्रद्धादङ्कं संचचार हंसी अन्जिमिवान्जात् ॥५०॥ उज्ञापयन्यस्तं वालं मन्मनोज्ञापपूर्वकम् । ग्रयातरकुट्रस्विन्यो इर्षवात्रक्तां ययुः॥ । ६॥ प्रयातर्थो महाभागाः स्नानपानाप्रनादिभिः। सर्धमाना दवान्योन्यं चत्रुर्वज्रस्य मित्तयाम् ॥५८॥ वयोद्रद्भपरीणामो वज्रो बालो ऽपि मंयमात्। न बालचापलं चक्रे किंचित्तासामसौख्यदम् ॥६०॥ बुभुजे प्रासुकं बज्जः प्राणयाचाकते सुधीः । जातिसारणमंजातविवेकः कस्पविद्धि सः ॥६१॥ चिकीषंति सा बालो ऽपि नी हारादि यदा च सः। चक्रे तदा सदा सञ्ज्ञां सुव्यक्तां वालधारिषु ॥ (१॥ शय्यातरकुमाराणां सर्वेषां युगाभूरिव। वज्रो ऽभवस्रीतिगुणं ममानं तेषु दर्भयन् ॥६३॥ ज्ञानोपकर्णादानैर्वालकीडां प्रपञ्चयन्। वज्रः प्रमोदयामास प्रतिवासर्मार्थिकाः ॥६ ४॥ वजं दृष्टा सनन्दापि सुरूपं भीलभालिनम् । प्रयातरे भो ऽयाचिष्ट मत्वु रिति वादिनौ ॥ ६ ५॥

जननी पुत्रसम्बन्धं तवासुष्यार्भकस्य च ।

न विद्यः किं लसौ न्यासो गुरूषामिति ते ऽवदन् ॥६ ६॥
दत्युक्ता नार्पयामासुक्तस्यै प्रय्यातराः स्तम् ।
ततस्यै चिष्ट सा वज्रं दूरस्थैव परस्ववत् ॥६०॥
महता द्वपरोधेन सा तेषासेव वेषानि ।
धाचीव लालयामास स्तन्यपानादिना स्तम् ॥६ ८॥

दतो ऽपि चाचलपुरविषये श्रीविश्वणे। कन्या पूर्णा चेति नद्यौ विद्येते प्रियताभिधे ॥६८॥ श्रन्तराले तयोर्नचोरवात्सुः केऽपि तापसाः। पादलेपविदेको अस्तेषां मध्ये च तापसः ॥७०॥ विधाय पादलेपं च पादुने परिधाय च। जले ऽपि खलवत्पादौ विन्यखन् संचचार मः ॥०१॥ एवं च पादुकारूढः स नित्यं जलवर्ताना । पुरे गतागतं चक्रे जनयन्विसायं जने ॥७२॥ नहि वो दर्भने कोऽपि प्रभावो ऽस्ति यथा हि नः। श्रमणोपासकानेवं प्रजहास स तापसः ॥७३॥ तत्रागादार्यग्रमिताचार्यो वज्रस्य मातुनः। विहारक्रमयोगेण योगसिद्धो महातपाः ॥ ७ ४॥ तस्मै चाचार्यवर्याय कथयामासुराईताः। खदर्भनोपहासं ते तापसोपज्ञसुचकैः ॥ १ ५॥ तदानर्षार्थेशमितः श्रुतज्ञाने सुरत्यपि । ज्ञाला मतिबलेनापि जगाद खानुपासकान् ॥७६॥

नास्य कापि तपः ग्रक्तिस्तापसस्य तपस्तिनः । केनाष्यसौ प्रयोगेण प्रतार्थित वो ऽखिलान् ॥७०॥ यथा स्नुकालपुष्पादि दर्शितं कौतुकावह्म्। तथैतद्पि विज्ञानं न तपः मित्रीदृभी ॥ ७ ८॥ उपदेशमाचिसिद्धे साध्ये वृक्षादृशामपि । विज्ञाने विसायं कला मा सा श्रद्धत्त तापसान् ॥७८॥ यदि वः प्रत्ययो नास्ति तापसस्तिसनत्यताम् । ग्रहागतस्य तस्यां ही प्रचात्वी पाद्ने ऋपि ॥ ८०॥ श्रावकैसापमः सो (य मायां क्रला न्यमन्त्यत । एकस्य आवकस्योकस्यागात्परिवृतो जनैः ॥८१॥ श्रावकः सकुटुम्बो ऽपि दर्शयन्भित्तनाटकम्। तं तापसमभाषिष्ट ग्टहदारसुपागतम् ॥ ८२॥ भगवन्भवतः पाद्यद्भौ प्रचालयाम्यद्दम् । ये चालयन्ति लत्पादावात्मानं चालयन्ति ते ॥ ८३॥ तदसाननुग्रह्यैवं निसार्यितुमहिस । ख्वलयन्ति महात्मानो भित्तं भित्तमतां न हि ॥८४॥ श्रनिक्कतो ऽपि तस्याय श्रावकस्तापमस्य मः। चाखयामास पादौ च पाद्के चोक्णवारिणा ॥ ८५॥ तत्पादपाद्काशीचमकाषीत्म तथा यथा। तत्र प्रलेपगन्धो ऽपि नाखान्तीचे ऽनुरागवत् ॥ ८ ६॥ महत्या प्रतिपत्त्या तं तापसं श्रावकाग्रणीः। त्रभोजयत्कार्यवमात्पूच्या मिथादृभो ५पि हि ॥८०॥

तेन लेपापहारेण तापसो दुर्मनायितः। नावेदीद्वोजनाखादं विगोपागमग्रद्भया ॥ ८८॥ तापसी भोजनं छला सरिक्तीरं पुनर्यथी। लोकेर्रतो जनसमासुद्धस्तिद्द्रचया ॥८८॥ लेपात्रयः सादद्यापि कोऽपीत्यन्यमितः स तु । श्रलीकसाहमं कला प्राम्वयाविशदसासि ॥८०॥ ततः कमण्डल्रिव सुवेग्बुडबुडारवम् । ब्रुडित सा परित्तीरे स तापमकुमारकः ॥८ १॥ वयं मायाविनानेन मोहिताः साः कियचिरम । मिलन्यभूदिति मनस्तदा मिथ्यादृशामपि ॥८ २॥ दत्तताले च तत्कालं जने तुमुलकारिणि। श्राचार्या श्रपि तचागुः श्रुतस्कन्धध्रंधराः ॥८ ३॥ ततिश्वकीर्षवः खस्य दर्भनस्य प्रभावनाम्। त्राचार्याश्चिचिपुर्यागविशेषं सरिदन्तरे ॥८ ४॥ एहि पुच यथा यामो वयं परतटे तव । द्ति चावोचदाचार्यवर्थी ध्र्यी महातानाम् ॥८ ५॥ तटद्वे ततस्त्याः सरितो मिलिते मित । श्राचार्यः सपरीवारः परतीरभुवं ययौ ॥८ ६॥ त्राचार्येर्द्भितं तं चातिगयं प्रेच्य तापसाः। मर्वे ऽपि मंविविजिरे तङ्गमञ्चाखिलो जनः ॥८ ०॥ श्राचार्यसार्यग्रमितसान्तिके प्राव्रजन्य । मर्वे मिथतिमिथ्यालासापमा एकचेतमा ॥८ ६॥

ते ब्रह्मदीपवास्तव्या इति जातास्तदत्त्वये । ब्रह्मदीपिकनामानः श्रमणा श्रागमोदिताः ॥८८॥

दतञ्च वज्रस्तच्छः क्रमेणाभूत्तिहायणः । तदा च धनगिर्याद्यास्तच साधव त्राययः ॥१००॥ त्रावाखित धनगिरिर्यही थामि खमाताजम्। सुनन्दैवं चिन्तयनी तेव्वाचातेव्यमोदत ॥१०१॥ सुनन्दापि सहर्षिभ्यः खनन्दनमयाचत । ते पुनर्नार्पथामासुः प्रत्यभाषना चेदृष्यम् ॥१०२ ॥ श्रयाचितस्त्या दत्तो सुरधे ऽस्रभ्यमयं श्रिशः। वान्तान्नमिव को दत्तं पुनरादातुमिच्छति ॥१०३॥ विक्रीतेष्विव दत्तेषु खामिलमपगच्छति। मा याचिष्ठाः सुतं दत्ता लयैष परमाखतः ॥१०४॥ पचयोत्भयोरेवसुचैविवदमानयोः । लोको ऽवादौदमुं वादं राजा निर्धारिययति ॥१०५॥ ततः सुनन्दा जोनेन सहिता नृपपर्षे दि। जगाम सङ्घा हिता: अमणा ऋषि ते ययः ॥१०६॥ राज्ञो न्यषीददामेन सुनन्दा दचिणेन तु। श्रीमान्मद्धः समस्तो ऽपि यथास्थानमथापरे ॥१००॥ परिभाव्य दयोभीषासुत्तरं चावदन्यः। येनाह्नतः समायाति वालस्तस्य भवलमौ ॥१०८॥ तं निर्णयममंगतां तौ तु पचावुभावपि । इति चोचतुरादौ कः सृतुमाङ्गातुमईति ॥१०८॥

स्त्रीग्रह्याः प्रोचिरे पौरा व्रतिनामेष बालकः । चिरसंघटितप्रेमा तदचो नातिलङ्कते ॥११०॥ मातैवाइयतामादावियं दुष्करकारिणौ। नारौति चानुकम्पापि भवत्येतद्भि नान्यया ॥१११॥ ततः सुनन्दा बद्धशो बालकी डनकानि च। विविधानि च भच्छाणि दर्भयन्येवमभ्यधात् ॥११२॥ इस्तिनो ऽमी श्रमी श्रशाः पत्तयो ऽमी श्रमी रथाः। तव क्रीखार्थमानीतास्तद्गुदाणैहि दारक ॥११३॥ मोदका मण्डका द्राचाः प्रकराञ्चान्यदयदः । यदिच्छिमि तदस्येव ग्टह्यतामेहि दारक ॥११४॥ तवायुषान्कषीयाहं मर्वाङ्गमवतार्णे। चिरं जीव चिरं नन्द सुनन्दामाशु मोदय ॥११ ५॥ मम देवो मम पुत्रो ममात्मा मम जीवितम् । लमेवासीति मां दीनां परिव्यङ्गेण जीवय ॥११६॥ विज्ञां मा क्रथा वस मां जोकस्थास्य प्रायतः। इद्यं मे उन्यया भावि पक्षवालुङ्कविद्वधा ॥११०॥ एहि इंसगते वत्स ममोत्सङ्गं परिष्क्र । कुचिवासावक्रयों से न जभ्यः किमियानपि ॥११८॥ एवं क्रीडनकैर्भच्छप्रकारैश्वाट्केरपि। सौनन्देयः सुनन्दाया नाभ्यगच्छन्यनागपि ॥१९८॥ न मातुरपकाराणां कोऽपि स्थादन्णः पुमान । एवं विदन्निप सुधीर्वज्र एवमचिन्तयत् ॥१२०॥

यदि सङ्गमुपेचिये छला मातः छपामहम्। तदा स्थानाम संसारो दीर्घदीर्घतरः खलु ॥१२१॥ द्यं च धन्या माता मे ऽन्यकर्मा प्रवृजिस्यति । उपेच्यमस्या द्यापातमात्रजं दुःखमप्यतः ॥१२२॥ दीर्घदभी विस्रखेवं वच्चो वच्चदृढ़ाभयः। प्रतिमाख दव खानाच चचाल मनागपि ॥१२३॥ राजावादीत्मुनन्दे लमपसर्प जिन्नुर्ह्मसी। नागादाह्यमानस्वामजानिव मातरम् ॥१२४॥ ततो राज्ञा धनगिरिः प्राप्तावसरमीरितः । रजोद्दरणमुख्यिय जगादैवं मिताचरम् ॥१२५॥ वते चेड्यवसायके तत्त्वज्ञो असि यदि खयम्। तद्रजोहरणं धर्मध्वजमादत्त्व मे उनघ ॥१२६॥ वज्रस्तदैव कलभ दवोत्धिप्तकरो द्रुतम्। द्धावाभिधनगिरि प्रकणित्यादघर्घरः ॥१२०॥ गवा च पितुरुसङ्गमधिरुह्य विश्वद्भधीः। तद्रजोहरणं जीनासरोजवद्पाददे ॥१२८॥ वज्रेण पाणिपद्माभ्यां रजोहरणसुद्धतम्। विरराज रोमगुच्छ दव प्रवचनश्रियः ॥१२८॥ उत्तरत्वे विकाकारदन्तयुतिसितः। स रजोहरणाहृष्टिं नान्यचादान्यनागपि ॥१३०॥ दिनात्यये पद्मिनीव सद्यो स्नानिसुपेयुषी । इस्तविन्यस्तिव्वता सुनन्दैवमिननयत् ॥१३१॥

श्वाता सम प्रविज्ञतो भर्ता प्रविज्ञतो (य से। प्रविज्ञानि युची ऽपि प्रवजान्यहम्प्यतः ॥१३१॥ न में भाता न में भर्ता न में पुत्रो ऽपि सम्प्रति। तन्त्रमापि परिवच्या श्रेयसी ग्रह्मवासतः ॥१३३॥ खयमेवेति निणीय सुनन्दा मदनं ययौ। वज्रमादाय वसति प्रययुर्नुनयो ऽपि ते ॥१२४॥ व्रतेच्छ्नं पपौ स्तन्यं वज्रस्तावदया ऋपि। द्वाचार्यैः परिवाच्य साध्वीनां पुनरार्थत ॥१३५॥ उद्यद्वाग्यविश्रेषेण भववैराग्यसद्भुश्रम् । सुनन्दापि प्रवनाज तद्गच्छाचार्यसनिधौ ॥१३६॥ पठदार्थमुखाच्कृखनङ्गान्येकाद्यापि हि। पदानुसारी भगवान्वज्ञो ऽधीयाय धीनिधिः ॥१३०॥ श्रष्टवर्षी ऽभवदज्ञो यावदार्याप्रतिश्रये। ततो वसत्यामानिन्ये हर्षभागिमर्महर्षिभिः ॥१३ ८॥

त्रन्यदा वज्रगुरवः प्रत्यवन्तीं प्रतस्थिरे ।
धाराधरो ऽखण्डधारमन्तराले ववर्ष च ॥१३८॥
यचमण्डिपिकाप्राये स्थाने काप्यस्वव्यले ।
त्राचार्या वज्रगुरवस्ते तस्युः सपरिष्कदाः ॥१४०॥
प्राग्जनासुद्दो वज्रस्थामरा जृक्षकास्तदा ।
सन्तं परीचितं तच विष्मूतीविचिकिरे ॥१४१॥
सन्त्यर्याणितवद्वाश्वद्यसमं चरदोष्टकम् ।
मण्डलीकृतभकटं सन्तिवेभितकेणिकम् ॥१४२॥

जयनच्छन्नविक्रेयवस्तुगोणीपरस्परम् । राद्धान्नोत्तीर्णपानीकं सुद्धानजनसङ्कलम् ॥१४३॥ त्रणप्रावरणच्छन्नसंचरत्कर्मश्रच्चनम् । श्रावासं ते दिविषदो वणिगूपा विचिक्तरे ॥१४४॥ ॥ निभिर्विग्रेषकम् ॥

वारिदे विरतप्राये तानाचार्यान्दिवीकमः। न्यमन्त्रयन्त भिचार्षे हुखवन्दनपूर्वकम् ॥१४५॥ निवृत्तामिव विज्ञाय वृष्टिमाचार्यपुङ्गवाः । वज्रमादिदिग्रुभिंचानयने विनयोज्ज्वलम् ॥१४६॥ वज्रो ऽयाविश्वकीं कला दितीयमुनिना सह। विहतुं निरगादीर्याशुद्धिमध्वनि चिन्तयन् ॥ १४०॥ तुषारान्यततो दृष्टा चसरेण्निभानपि। वज्रो निववृते च द्रागीतो उप्कायविराधनात् ॥१४८॥ तुषारमाचामणम्बृष्टिष्टं देवा निरुध्य ताम्। श्राज्ञापत पुनर्वेञ्चं दृष्टिनीसीति भाषिणः ॥९४८॥ वज्रस्तद्परोधेन वृद्यभावेन चाचलत्। जगाम च तदावासं भक्तपानादिसुन्दरम् ॥१५०॥ मसम्मेषु देवेषु तेषु भन्नादिदित्सया। द्रव्यचेत्रकालभावेरपयोगमदत्त सः ॥१५१॥ क्र्याण्डकादिकं द्रवं कुतो राद्धमसमावि। ददं चोक्कियिनीचेचं खभावादिप कर्कश्रम् ॥१ ५ २॥ प्रावृषि प्रथमायां च द्रव्यसास्य कथापि का । दातारो ऽप्यनिमेषाचा अक्षस्पृक्चरणा इति ॥१५३॥

नियतं देविपिष्डो ऽयं साधूनां निह्न कत्यते । तस्मादनात्तिपिष्डो ऽपि वजामि गुरुषिचधौ ॥१५४॥ । चिभिर्विप्रेषकम् ॥

दिखनादाय तिङ्गियां वज्रखामी न्यवर्तत ।
प्रत्यचीभ्रय तैश्वायो जगदे विस्मितैः सरैः ॥१५५॥
वयं हि जृम्भका देवाः प्राग्जन्मसृहदस्तव ।
लां द्रष्टुमागमामेह लमद्यापि हि नः सृहत् ॥१५६॥
प्रथ वैकियलव्धाख्यां विद्यां तोषस्तो उमराः ।
निक्रयं कृष्तमायाया दव वज्राय ते ददुः ॥१५०॥
च्येष्ठ मास्यन्यदा वज्रो विहरंश्व विहर्भवि ।
नैगमीभृय तैर्दैवैर्षतपूरैर्न्थमन्त्यत ॥१५ ८॥
वज्रो गला तदावासे देवपिष्डं च पूर्ववत् ।
ज्ञाला न खलु जग्राहोपयोगविदुरो हि सः ॥१५८॥
वज्राय पूर्वसृहदे विद्यामाकाश्रगामिनीम् ।
प्रददुस्रोषभाजस्ते स्वं स्वं स्थानमथो ययुः ॥१६०॥

ततो विहरतो गच्छमध्ये वज्रस्य चाभवत्।
पदानुषारिषध्यात्ता सुस्थिरैकादशाङ्ग्यपि ॥१६१॥
श्रधीयमानमश्रौषीद्यदापूर्वगताद्यपि।
तत्तच्चग्राह भगवान्वज्ञो मेधाविनां वरः ॥१६२॥
यदा पठेति स्थविरा वज्रं साइस्तदा हि सः।
किंचितुणगुणारावं निद्राषुरिव निर्भसे ॥१६३॥
स्थविराज्ञाभङ्गभीहः स्वश्रक्तिं चाप्रकाश्रयन्।
श्रथक्तसुद्गृणन्किंचित्यो ऽश्रौषीत्पठतो ऽपरान्॥१६४॥

त्रन्यसिन्निक्त मधाक्ते भिचार्यं साधवो ययुः। श्राचार्यमिश्रा श्रपि ते वहिर्भुमौ विनिर्ययुः ॥१६५॥ तस्यौ तु वज्र एकाकी पञ्चादस्तिरचकः। स साधूनां सण्डलेन वेष्टिकाः संन्यवी विशत् ॥१६६॥ श्राचार्य दव शिखाणां तासां मध्ये निषद्य सः। वाचनां दातुमारे भे प्रावृडमोधरध्वनिः ॥१६०॥ एकाद्रशानामङ्गानामपि पूर्वगतस्य च। वाचनां पुनरागच्छन् गुरुः ग्रुश्राव दूरतः ॥१६८॥ वसतिदारमायातः श्रुला गहगहार्वम् । श्राचार्थी उचिन्तयत्किं नु साधवः ग्रीष्नमागताः ॥१६८॥ श्रसादागमनममी पालयन्तो महर्षयः। खाधायं कुर्वते भिचासुपादाय समागताः ॥१७०॥ त्राचार्याञ्च विदांचकः चणं खिला विम्रः च। यथैष वज्जबालर्षेर्वाचनां ददतो ध्वनिः ॥१०१॥ श्रमी पूर्वगतस्वैकादशाङ्खा श्रपि वाचनाम्। यह्ने तत्किमध्येष्ठ गर्भखो विस्रयामहे ॥१०२॥ ख्विरै: पाद्यमानो ऽयमत एवालमायते । बाल्यात्पाठालम इति ज्ञालाणिया तदा वयम् ॥१७३॥ श्रसादाकर्णनाशक्षी लिज्जितो मा सा भृदसी। रोमाञ्चितः शिष्यगुणैराचार्यं दत्यपासरत् ॥१०४॥ ग्रब्देन महताचार्याञ्चक्र्नैषेधिकीमथ । गुरूणां प्रव्दमाकर्णीदसादजो ऽपि विष्टरात् ॥१०५॥ उपेत्य जिन्धितगतिन यावत्राविष्रद्गरः। तावत्ता वेष्टिका वज्रः खखखाने सुमोच च ॥१०६॥ श्रभ्येत्य च गुरोर्द एडमाददे उंही ममार्ज च। तद्रजोवन्दनेनोचैः खं भाजमवगुण्डयन् ॥१००॥ त्रासनखस्य च गुरोः पादौ प्रासुकवारिणा। चालयामाम प्रिरमा ववन्दे पादवारि च ॥१० ८॥ त्राचार्याञ्चन्तयामासुर्महात्मा बालको ऽयमौ। श्रृतमागरपारीको रच्छोऽवज्ञास्यदीभवन् ॥१७८॥ त्रजाननो ऽस्य माहात्यं बालस्यापन्यमाधवः। क्वंन्ति न यथावज्ञां प्रयतिखामहे तथा ॥१ ८०॥ दत्याचार्या विभावयां प्रियमेशो ऽकथयनिति । याखामो ग्राममसुकं दिवाहं तव नः स्थितिः ॥१८१॥ व्यजिञ्चपन्गृहं योगप्रतिपन्नाश्च साधवः । भगवन्वाचनाचार्यसत्को ऽस्नाकं भविष्यति ॥ ९ ८ १॥ वज्रो वो वाचनाचार्यो भवितेत्यादिगद्गरः। भक्तावादविचार्येव प्रत्यपद्यन्त ते तथा ॥१ ८ ३॥ प्रातः ऋत्यं कायोत्सर्गवाचनाग्रहणादिकम्। कतुं ते साधवो वज्रं निषद्यायां न्यषादयन् ॥१ ८ ४॥ गुर्वाज्ञास्तीति वज्जो ऽपि निषद्यायासुपाविभात् । श्राचार्यस्वेव विनयं तस्वाकाष्य साधवः ॥१८५॥ सर्वेषामपि साधूनामानुपूर्यो परिस्फ्टान्। सङ्गान्या वज्रवेपाभान्वज्ञो ऽथान्वापकान्ददौ ॥१८६॥

ये ऽत्यन्पसेधमस्ते ऽपि साधवो ऽध्येतुमागमस् । उपचक्रमिरे वज्रादादायादाय वाचनाम् ॥१८०॥ श्रमोधवाचनो वज्रो बस्रवातिजडेखपि। तन्त्रयमञ्जूतं दृष्टा गच्छः सर्वो विभिन्निये ॥१८८॥ श्रालापान्साधवः पूर्वमधीतान्स्सप्रानि । संवादार्घमपृच्छं य वच्चो ऽप्याख्यत्तर्येव तान् ॥१८८॥ तावदेकवाचनया वज्रात्येदुर्महर्षयः। श्रयनेकवाचनाभिर्यावन गुरुषन्निधौ ॥१८०॥ ते अध्यम् साधवो अन्योन्यं गृहर्यदि विजम्बते । वज्रपार्ये तदा भी त्रं श्रुतस्कन्धः ममाप्यते ॥ १८१॥ गुरुभ्यो उभ्यधिकं वज्रं सेनिरे सुनयो गुणै:। एकगुरूदीचिते हि सुगुणे मोदते गणः ॥१८२॥ श्राचार्याश्वन्तयामासुरेतावद्भिश्व वासरैः। वच्चो ऽस्रत्यरिवार्स्य भावी जातगुणः खल् ॥१८३॥ वज्रमध्यापयामो ऽयानधीतं यदादस्य हि। उपेत्य पाचतां याति गुरोः शिक्यो अमलैर्गुणैः ॥१८ ४॥ चिन्तियिलैवमाचार्याः कथिते ऽक्ति समाययः। मुनयो वज्रमहितास्तत्पादांश्च ववन्दिरे ॥१८५॥ कि वः खाध्यायनिर्वाहो भवतीति गृरूदिते । बभाषिरे देवगुरुप्रसादादिति साधवः ॥१८ ६॥ वन्दिला पुनराचार्याञ्गिक्याः सर्वे व्यजिज्ञपन् । श्रस्माकं वाचनाचार्यो वज्जो ऽस्युग्नदाज्ञया ॥१८७॥

वज्रश्चिरमवज्ञातो ऽस्नाभिरज्ञाततङ्गुणैः। इदानीं भगवत्यादा दव बालो ऽष्ययं हि नः ॥१८ ८॥ वालो ऽप्यस्तेष गच्छस्य गुहर्गुहगुणान्वितः । प्रदीपः कुन्दकिकामाची ऽष्युद्योतयेद्गृहम् ॥१८८॥ त्राचार्यवर्या जगदुर्भवलेवं तपोधनाः। किं लसी नावमन्त्रयो विद्यादृद्धी ऽर्भको ऽपि हि॥२००॥ श्रगमाम वयं ग्राममाचार्यो ऽयं च वो ऽर्पितः। श्रत एव यथा वित्य यूयमखेदृशान्गुणान् ॥२०१॥ श्रन्यथा वाचनाचार्यपदवीं नायमहित । गुर्वदत्तं यतो उनेन कर्णश्रुत्याददे श्रुतम् ॥२०२॥ मङ्कोपानुष्ठानरूपोत्सारकस्पो ऽस्य संयताः। कार्य त्राचार्यपदवीयोग्यो ह्योष ततो भवेत् ॥२०३॥ तत्रञ्च प्रागपठितं श्रुतमर्थसमन्वितम् । भीव्रमध्यापयामास वज्रं गुरुहदारधीः ॥२०४॥ माचिमाचीकतगुरुवं जो गुवंपितं श्रुतम्। प्रतिबिम्बिमवादर्भः सर्वे जग्राह जीजया ॥२०५॥ श्रुतज्ञो असूत्तदा वज्रो यथा तस्य गुरोरपि। द्भैंदचिरसन्देहलोष्टसुद्गरतां ययौ ॥२०६॥ दृष्टिवादो ऽपि इदये यावन्याचो ऽभवद्गरोः। तावानुपाददे वज्रेणाभञ्चलकलीलया ॥२००॥ श्रन्यदा विहरनास्ते ग्रामाङ्गामं पुरातपुरम् । पुरं दगपुरं जगाराचार्याः सपरिच्छदाः ॥२०८॥

तदा चोच्चयिनीपुर्यां संपूर्णदशपूर्वस्त् । श्राचार्यो ऽस्ति तदेतसादादेया दश्रपूर्यपि ॥२०८॥ एकादगाङ्गीपाठो ऽपि येषां कष्टायते समम्। ते साच्छिया दशपूर्वग्रहणे कथमीश्रताम् ॥२१०॥ श्रथवास्त्रेव इं वज्रः क्रतमीदृग्रचिन्तया । पदानुसारिक्ष क्या हि दृष्टप्रत्यय एष नः ॥ २११॥ दत्यादिभद्गर्देञं लं वत्सोक्जयिनीं वजा तचाधीच दशपूर्वी भद्रगृतग्रोर्भुखात् ॥ ११ २॥ श्रत्यस्पमेधमः मर्वे तव मन्रह्मचारिणः। नह्यनंस्रणावो ऽसुच यचाहमपि सुग्छधौः ॥२१३॥ श्रधीत्य दश पूर्वाणि शीष्रमेहि मदाज्ञया । तव सन्निह्ताः सन्तु सौम्य ग्रासनदेवताः २॥१४॥ लक्षाच प्रसरत दशपूर्वी महर्षिषु। हे वत्स कूपाद्दकसिवोपवनप्राखिषु ॥ २१५॥ एवं सिंहगिरिवंज्रमवन्तीं गन्तुमादिशत्। वर्तते स्थाविरः कच्य दत्यृषी दी च तत्समम् ॥२१६॥ ग्रेषामिवाज्ञामादाय मूर्झी सिंहगिरेगुरोः। वज्रो ऽगाङ्गद्रग्रप्तां हिपूता सुज्जियिनीं पुरीम् ॥२१०॥ प्राप्ते चोक्जयिनीपुर्यां सुनन्दानन्दने सुनौ । निरैचिष्ट भद्रगृप्ताचार्यः खप्नं ग्रुभे चणे ॥२१ ८॥ बदादाय मम करात् चीरपूणें पतद्वहम्। त्रागन्तुको ऽपिबल्कि चित्तृप्तिं च परमामगात् ॥२१८॥ भ्रिकेभ्यः कथयामास गुरुः खप्नं च तं प्रगे। तस्रार्थं विविधं ते ऽपि यथामज्ञं व्यचारयन् ॥२ २०॥ ग्बद्ध च जानी चाति चिः को ऽघागम खति। स सार्थं सूत्रमसात्तः सर्वमादास्यते सुधौः ॥२२१॥ वज्रो ऽपि नगरीदारे प्रवंरीमतिवाह्य च। प्रभाते ऽगाङ्गद्रगुप्ताचार्यवर्यप्रतिश्रयम् ॥२२२॥ दूरतो वज्रमालोका गुरुरिन्दुमिवार्णवः । उत्तामं कल्यामाम परं पर्मया सुदा ॥२२३॥ त्राचार्या ऽध्यायद्दों से मौभाग्येनास्य धीरिति। किमालिङ्गाम्यहमसुमङ्गमारोपयामि च ॥२२४॥ प्रसिद्धि पद्भीं वज्रस्थाकतिं परिभाव्य च। वज्जो ऽयमिति निश्चिको भद्रगुप्तो महासुनिः ॥२२५॥ वन्दनाभिसुखं वज्रं भद्रगुप्तो ऽथ मख्जे। बनीयसी खन्तकाखा विनयं न प्रतीचते ॥२२६॥ श्रारोषाङ्के भद्रगुप्ताचार्यी वज्रमभाषत । श्रधितददनासोजं खनेचे सङ्गतां नयन् ॥ २२०॥ कचित्मुखविद्यारसी कचित्ते उङ्गमनामयम्। कचित्तपस्ते निर्विघ्नं कचित्ते कुप्रकी गृहः ॥२२८॥ किं किंचित्कार्थसुद्दिश्य विद्यारक्रमतो ऽथवा। इहागतो ऽसि वजुर्वे कथयासान्त्रमोद्य ॥ २२८॥ वन्दिला भद्रगृप्तिषं वज्रो विरचिताञ्चि ।। खवाच वदनदारविन्यसासुखवस्त्रिकः ॥१३०॥

यद्यसुषविहारादि पूज्यपादैरपृच्छात । तत्तत्त्रचेव देवानां गृह्णां च प्रमादतः ॥२३१॥ श्रधेतुं दग्र पूर्वणि लामागां गुर्वनुज्ञया। तदाचनाप्रदानेन प्रसीद भगवनायि ॥१३१॥ ततस्य दशपूर्वीं तं भद्रग्रहो ऽध्वजीगपत्। ग्रोरजनितक्केशो बज्जो ऽघ दशपूर्वसत् ॥२३३॥ यव चाध्येतुमारसं याह्यानुज्ञापि तव हि। दित सिंहगिरे: पार्श्वे बच्चो गन्तुमितन्तयत् ॥२३४॥ द्वाप्टक्य भद्रगप्तं वज्रो दगपुरं पुनः। अधीतद्रापूर्वो उगाइहीतासुरिवासुदः ॥२३५॥ दगपूर्वर्गवागस्वेज्जमाभ्यागतस्य तु। पूर्वानुजा कता सिंहगिरिणा गुरुणा तदा ॥२३६॥ वज्रम्य पूर्वानुजायां विद्धे जुमाकामरैः। मिसमा दिव्यकुसुमपकरादिभिरङ्गतः ॥१३०॥ श्रर्पयिला सिंहगियां चार्यो वज्रसुनेर्गणम् । प्रत्याख्यायान्त्रपानादि कालं कलामरो उभवत् ॥ २ ३ ६॥ वज्रखाम्यपि भगवान्यनिपञ्चग्रतीहतः। विजहार महीं भव्यजनकर्त्वच्द्रमाः ॥२३८॥ पुनानः चां विहारेण वज्रखामी महामुनिः। यच यच ययौ तच तच खातिरभूदियम् ॥२४०॥ श्रहो श्रम्यो उच्च बं शील महो लोकोत्तरं श्रुतम्। श्रहो सौभाग्यमनघमहो खवणिमाञ्चनः ॥२४१॥

द्रतश्च पाटलीपुचे धनो नाम महाधनः । श्रेष्ठी ,गुणगणश्रष्ठो बस्त सुवि विश्रृतः ॥२४२॥ कन्या सुरूपा तस्थासृद्भिधानेन इकिंगणी। क्विसणीव पुनर्पि रूपान्तरसुपेय्षी ॥२४३॥ तस्य च श्रेष्ठिनो यानगालायाममलाग्रयाः। व्रतिन्यो निवमन्ति सा श्रीवज्रस्य महासुनैः ॥२४४॥ व्रतिन्यस्तास्त वज्रस्य चित्ररे गुणसंस्तवम् । खाध्यायावस्थनसमो गुरूणां हि गुणस्तवः ॥२४५॥ तां तां वज्रस्य सौभाग्यकथामाकर्ष्य स्विमणी। वज्रमेव पतीयन्ती प्रत्यज्ञाभीदिदं च सा ॥ १ ४ ६॥ वज्रः खाद्यदि में भर्ता भोच्छे भोगानहं तदा । श्रन्यया तु इततं भोगै: किं भोगैई यितं विना ॥२ ४ ०॥ तखा वर्यितार्थ ये केचिद्पतिखरे। मा प्रत्यवेधत्तान् मर्वानुखमोटनजीजया ॥२४ ८॥ प्रविज्ञताञ्च तां प्रोच्रिच सुग्धासि स्विगणि। वीतरागं प्रवित्तं यदचं लं वुवूर्षि ॥ १ ४८॥ रुक्मिण्यभिद्धे वज्रो यदि प्रविजतस्तदा । प्रविज्ञाम्यहमपि या गतिस्तस्य सैव से ॥२५०॥ दत्र भगवान्वजः पाटलीपुचपत्तने । विहारेण यथौ धर्मदेशनावारिवारिदः ॥२ ५१॥ श्रुला च वज्रमायान्तं पाटलीपुचपार्थिवः । तत्कालं सपरीवारो अधगादृद्धा गरिष्ठया ॥२५२॥

दतश्चेतश्च वज्रवैर्धन्दीस्ताक्षहासुनीन्।
ददर्शागच्छतो राजा राजमानांखपः श्रिया ॥२५३॥
दृष्टा तांख निद्ध्यो च मर्वे ऽमी द्युतिशाखिनः।
सर्वे ऽपि मधुराकाराः सर्वे ऽपि विकसन्मुखाः ॥२५४॥
सर्वे श्रियंवदाः सर्वे कर्षणारससागराः।
सर्वे ऽपि समताभाजः सर्वे ऽपि ममतोन्द्यिताः ॥२५५॥
को नाम वज्रखामीति न जानामि करोमि किम्।
स एव भगवानादौ वन्द्यो गच्छत्य नायकः ॥२५६॥
॥ विभिविशेषकम्॥

पप्रच्छ च चणं स्थिला भगवना महर्षयः। त्राख्यान् वजः किमयं किमेष किमसाविति ॥२५०॥ सुनयः प्रोचिरे राजन्वज्ञस्यान्तिषदो वयस्। मा चिन्तय तमस्रासु कार्कः क ज्योतिरिङ्गणाः ॥ १५ ८॥ एवं च सुनिवृन्देषु पृच्छन्सर्वेषु भूपतिः। वजंददर्भ मोहाद्रिवजंपञ्चाद्गणे स्थितम् ॥२५८॥ वज्रभट्टार्कमय ववन्दे वसुधाधवः। किरीटरवांश्र जलैसात्पादौ स्वपयन्निव ॥ २६०॥ सुनन्दासूनुराचार्यो ऽष्ट्याने समवासरत्। त्रात्रित्य मपरीवारस्तर्कायाप्रतिश्रयम् ॥२६१॥ महीनाथो ऽपि वज्रर्षेनिषद्यायां निषेद्षः। पादावचर्चयद्यचकर्दमेन सुगन्धिना ॥२६२॥ ततस्य भगवान्जः सुधामध्रया गिरा। चकार देशनां सोहितिमिरध्वंसदीपिकाम् ॥२६३॥

चौरासवलिश्वमतः श्रीवज्ञस्वामिनस्तया 📜 धर्मदेशनया राजा इतिचित्तोऽभवत्तराम् ॥२६४॥ देशनान्ते सुनिं नला राजा खसदनं यथौ। गला च मध्येग्रद्धानं राज्ञीनामित्यचीकथत् ॥ २ ६ ५॥ बाह्योद्याने कतावासो वज्रखाम्याच सुभ्वः। मयाद्य वन्दितो धर्मदेशनाचीरसागरः ॥२६६॥ तं वन्दिला च दृद्दा च तद्धमें निशमय च। मम गार्च च नेचे च अरेचे चागुः क्रतार्थताम् ॥२६०॥ द्रद्मेव दिनं मन्ये दिनलेन सुलोचनाः। त्रभवदाच वज्रदेशीनादित्यस्य दर्शनम् ॥ २६ ८॥ एतावतापि धन्यो ऽस्मि दृष्टो वज्रसुनिर्मया। किं पुनमन्याद्धर्ममश्रीषमहमाईतम् ॥२६८॥ हे देवालव्यमपि वज्रिषं द्रष्टुमईय । लरितं यात ऋषयो उनेकच्छाः समीरवत् ॥२७०॥ राज्यः प्रोतः खयमपि तं विवन्दिषवी वयम् । लदाजायन यद्भुत्तताप्ता हिषतैः सरित् ॥२७१॥ ततशानुज्ञया राज्ञो राज्ञ्यो वज्जविस्वितम्। याणयानाधिहृढास्तास्तद्द्यानवरं ययुः ॥२०२॥ वज्रमागतमाकर्षं स्कार्णिप जनोक्तिभि:। तसेव चिन्तयन्यसाटातानिसव योगिनी ॥ १ ७३॥ दितौये वासरे रुक्पिण्वाच पितरं निजम्। वज्रखाम्यागतो ऽस्तीह यं बुवूर्षाम्यहं सदा ॥२०४॥

तन्मां वज्रकुमाराय संप्रदत्तान्यया तु मे । मरणं गरणं तात गावणि रेखेव गौरियम् ॥२०५॥ श्राभिजात्यसखीं खज्जां विद्वायेवं ब्रवीमि यत्। तदेदं कारणं बच्चो मत्पृष्धैरयमागतः ॥२०६॥ एष प्रायेण न स्थास्तुर्देद्यदेव हि गच्छति। किं ज्ञायते कदायिति सूयो ऽप्युड्डीनपचिवत् ॥२९०॥ तसादलं विलम्बेन देहि वजाय तात माम्। चिरकौमारदीनां मां पश्चिन्कं निह दूयसे ॥२७८॥ एवं धनो ऽतिनिर्वन्धाद्पवज्ञं निनाय ताम्। सद्यः क्रला विवाहाईसर्वोजङ्कारस्रुषिताम् ॥२०८॥ पुत्रा मममनेषी च धनको टीरनेक ग्रः। प्रलोभनं वर्यितुर्यथा स्वादिति जातधीः ॥ २८०॥ तदहाड्यासने चाक्कि वज्रे सुवंति देशनाम्। भितिमान्नागरकोकः परस्परमदो ऽवदत्॥ २ ८ १॥ श्रहो वज्रस्य सौखर्यं यदौयां धर्मदेशनाम्। श्राकर्णानन्दमग्रानां सुत्थवस्थेव जायते ॥२८२॥ श्रीवज्रखामिनः सर्वगुणर्तमहोद्धेः। गुणानुरूपं चेद्रूपं भवेदुच्चेत तर्हि किन् ॥२८३॥ वज्रिषिणा च नगर्प्रवेशे रूपमातानः। प्रक्रा मंचित्रमेवामीत्पुरचोभाभिप्रद्वया ॥ २ ८ ४ ॥ तदा च भगवान्वज्रास्तेषां भावं सनोगतम्। संखापं च ज्ञानवलेनाज्ञासीदितिशायिना ॥२०५॥

दितीये ऽक्ति च वज्रेण विचक्रे उनेकलिधना। महस्रपत्नं कमलं कमलाविष्टरोपमम् ॥ २ ८ ६॥ क्वा खाभाविकं रूपमझुतं तस्य चोपरि। निषौदति सा भगवान्वज्ञो राजमरा खबत् ॥२८०॥ वज्ररूपं जनो दृष्टा जितामरकुमारकम्। भिरांमि द्ध्वे गौताभ्यासं विरचयन्त्रिव ॥ १ ८ ८॥ जचे च लोको वज्रस्य रूपं नैसर्गिकं ह्यदः। गुणानामाक्रतेश्वाच महृशो ऽस्त्रसमागमः ॥ २८८॥ मा भृवं प्रार्थनीयो ऽइं कोकस्येति हि ग्रद्भया। सामान्यं ह्यस्तनं रूपं नूनं प्रात्तीष निर्मसे ॥२८०॥ राजापि व्याजहारैवं विसायसीरमानमः। यथेष्टक्पनिर्माणलि अर्वे जसुनि: खल् ॥२८१॥ धनश्रेष्ठापि तदज्ञखामिरूपं निरूपयन्। खां पुचीं वर्णयामाम साग्रहां तत्ख्यंवरे ॥ २८ १॥ धनस्य इद्ये खार्थप्रार्थनां कर्तुमिच्छतः। न वज्रदेशनार्थी ऽस्थादत्युत्तान दवोदकम् ॥ २८ ३॥ देशनाने ऽवद्दजं धनश्रेष्टी कृताञ्चलिः। क्रला प्रसादं मत्प्चीमिमासुदह मानद ॥२८४॥ क भवानमराकारः क्षेयं मानुषकौटिका । जरीतुर तथायेनां महत् न द्यार्थना ॥२८५॥ विवाहाननारं वज्र इस्तमो चनपर्वणि। द्रयकोटीरमंखातासुभ्यं दास्ये भवलदः ॥१८ ६॥

वज्रसमज्ञं विज्ञाय स्मिलोचे करुणापरः। पर्याप्तं द्रव्यकोटीभिः पर्याप्तं कन्यया च ते ॥२८०॥ नितम्बन्धो हि विषयास्ते पुनः स्व्विषोपमाः । श्रापातमात्रमध्राः परिणामे ऽतिदार्णाः ॥२८ ८॥ विवेच्यमाना विषया विशिष्यन्ते विषादि । जन्मान्तरेऽयनर्थाय ये भवन्ति प्ररीरिणाम् ॥२८८॥ ज्ञाला द्रनान्विषयान्कथमङ्गीकरोग्यहम्। जातै श्रीरेरमारो ऽपि यही तुं निह प्रकाते ॥३००॥ महानुभावा कन्या ते यदि मय्यनुरागिणी। प्रत्रच्यां तत्मयोपात्तासुपादत्ताससाविष ॥३०१॥ द्येष मामेव यदि कुकीना मनमायमी। तदेवं युज्यते कर्तं परकोकहितेच्छया ॥३०१॥ विवेकपूर्वमधवानु ज्ञयापि मदौयया । ग्रह्मालेषा परिवच्यां निर्वाणार्पणलाग्निकाम् ॥३०३॥ विभीतकतर्कायामिवानर्थप्रदायिनीम्। मा काषीदिषयामिकं लत्पुची विचा तद्धितम्॥३०४॥ एवं भगवतो वज्रखामिनः पेप्रलोतिभिः। प्रतिबृद्धा प्रवद्राजान्यकर्मा स्विभणी तदा ॥ ३०५॥ धर्मी ऽयमेव हि श्रेयान्यच निर्लोमतेदृशौ । एवं विस्ट्रम्य बहवः प्रतिबोधं जना ययः ॥३०६॥ त्रयदा जनासंसिद्धपदानुस्तिन्थिना । ततो भगवता वज्रखामिनाकाश्रगामिनौ ॥३००॥

महापरिज्ञाध्ययनादाचाराङ्गन्तरस्थितात् । विद्ये द्घे भगवतः सङ्घायि चिकी पुषा ॥३०८॥ युगाम्॥ बभाण वज्रो भगवाननया विद्यया मम। जम्बूदीपाद्ममणे ऽस्ति शक्तिरामानुषोत्तरम् ॥३०८॥ ममेयं धरणीयैव विद्या देया न कस्वित्। श्रन्य द्वी उन्यसन्ता स्था निनो उन्ये ह्यतः पर्म् ॥३१०॥ श्रन्यदा पूर्वदिग्भागाच्छीवञ्चो ऽगानाहासुनिः। सूर्यी मकरमङ्गानाविवापाचा उदग्दिशम् ॥३११॥ तदा तत्र प्रवष्टते द्भिंचमितभीषणम् । बस्त भोजनश्रद्धानुबन्धविधुरो जनः ॥३१२॥ ग्टिंगिम त्रदारिद्यादन्यभोजनकारिणाम् । वसूत नित्यमणूनोदरता यतिनामिव ॥३१३॥ संवितरे सत्त्रणाला ग्टइखेरी खरैरपि। सर्वचास्द्रविरखरखरोजाकुकैव सः ॥३१४॥ रक्का विक्रीयमाणानि द्धिभाण्डानि चलरे। स्फोटं स्फोटं तद्धीनि लिलिङ: कुकुरा दव ॥३१५॥ श्रस्थितमी । श्रोषाङ्गाः सुयक्तवायुमण्डलाः । रक्षाः सर्वेच संचेदः परेता दव दाहणाः ॥३१६॥ त्रनगारेव्यतिथितामागतेव्यद्मत्वण्या । श्रदर्भयन्भिचादोषानुपेत्य श्रावका श्रपि ॥३१०॥ यामेषु श्लीभृतेषु विव्वश्निधमधामसु । श्रभवत्पाद्मञ्चाराः पन्थानो ऽप्यभवन्खिलाः ॥३१८॥

तत्र सकलः सङ्घो दुष्कालेन कदर्थितः। दीनो विज्ञपयामास स्नन्दानन्दनं सुनिम् ॥३१८॥ श्रसान्दुः वार्णवादसात्कर्यचिदवतार्य। सङ्घपयोजने विद्योपयोगो ऽपि न द्यति ॥३२०॥ तत्यु वज्रो भगवान्विद्याप्रक्या गरिष्टया। पटं विचक्रे विपुलं चक्रस्चर्भरत्वत् ॥३२१॥ श्रीवज्रखामिना मङ्घो निर्दिष्टः मकलस्तदा । पोते विणिक्षार्थं दवाधिक्रोह महापटे । ३ २ २॥ वज्रिषिणा भगवता विद्याग्रत्या प्रयुक्तया । उत्पृष्ठवे पटो चोन्नि पवनोत्सिप्तत्ववत् ॥३२३॥ तदा प्रयातरो दत्तनामा वज्रमहासुनै:। समाययौ स हि वारिग्रहणायें गतो ऽभवत् ॥३२४॥ सङ्घेन सहितं वज्रखामिनं खोमयायिनम् । निरीच्य मूर्धजाञ्गी घमुत्खायैवसुवाच सः ॥ ३२५॥ प्रयातरो ५ इं युवाकसभवं भगवन्परा । श्रद्य साधर्मिको ऽप्यस्मि निस्तारयसि किं न माम् ॥३२६॥ प्रयातरस्य तां वाचं श्रृलोपालकागर्भिताम् । दृष्टा च लूनकेशं तं वज्रः सूचार्यमस्तरत् ॥ ३२०॥ ये साधर्मिकवात्मस्ये स्वाध्याये चरणे ऽपि वा। तीर्घप्रभावनायां वोद्युकास्तांस्तार्येन्। ॥३२८॥ त्रागमार्थमिमं सुला वज्रसामिमहर्षिणा। पटे तिसिन्ध्यरोपि सो ऽपि ग्रय्यातरोत्तमः ॥३२८॥

विद्यापटोपिविष्टास्ते यानाः साद्रिसित्पुराम् ।
सर्वे विकोकयामासः करामककवन्महोम् ॥ ३३०॥
भिक्तप्रकः पूज्यमानो मार्गस्ययन्तरामरः ।
योचि प्रदीयमानाघो भक्तेच्योतिषिकामरेः ॥ ३३१॥
विद्याधरैर्वर्ण्यमानः प्रक्तिसम्पचमत्वतेः ।
प्राक्तिश्चमानः सृहदेवानुकूलेन वायुना ॥ ३३२॥
पटच्हायादिर्घाताभ्रच्छ।यासौस्थो महौस्पृप्राम् ।
वन्दमानो नभःस्थो ऽपि मार्गचैत्यान्यनेकप्रः ॥ ३३३॥
पटस्थो ऽपि पटस्थेभ्यस्तन्वानो धर्मदेश्वनाम् ।
वज्रिष्राससादाय पुरौ नाम महापुरौम् ॥ ३३४॥
॥ चतुर्भिः कलापकम् ॥

तस्यां धनकणाळायां स्विभिन्नमभवत्यदा ।

प्रायेण श्रावको लोको बुद्धभक्तम् पार्थिवः ॥३३५॥

तस्यां जैनाश्व बौद्धाश्व स्पर्धमानाः परस्परम् ।

चिक्रिरे देवपूजादि जैनेबीद्धास्त जिग्यिरे ॥३३६॥

जैना हि यद्यत्पृष्पादि पूजोपकरणं पुरे ।

दृश्यस्तत्तद्धिकम्स्यदानेन चिक्रियुः ॥३३०॥

नाभवन्बुद्धभक्तास्त पुष्पाद्यादात्मीश्वराः ।

ततश्च बुद्धायतनेव्यसत्पूजा तनीयमी ॥३३८॥

बुद्धभक्तास्त ते च्लीणा बुद्धभक्तं महीपतिम् ।

विज्ञाय मर्वे पुष्पादि श्रावकाणां न्यवार्यन् ॥३३८॥

पृष्पापणेषु सर्वेषु वद्धमृत्यप्रदा श्रपि ।

श्रद्धक्रास्ततः पुष्पयन्तान्यपि न स्रेभिरे ॥३४०॥

उपस्थिते पर्युषणापर्वण्यर्चदुपासकाः । ततो ददन्तो दौनास्या वज्रिषंसुपतस्थिरे ॥३४१॥ ते श्रावका ने चजले: क्षेटयन्तो महीतलम् । नला यजिज्ञपन्वज्ञं खेदगद्गद्या गिरा ॥३४२॥ त्रईचैत्येखहरहः पूजादि द्रष्ट्रमचमैः। बौद्धेर्वयं पराभूता भूतेरिव द्राताभिः ॥३ 8 ३॥ विज्ञप्तो बौद्धकोकेन बौद्धो राजा न्यवारयत्। प्रव्याणि ददतो उस्नानं मालिकानिखलानिप ॥३ ४ ४॥ लभामहे वयं नाथ नागस्तिकुसुमान्यपि । किं क्मी द्रव्यवन्तो ऽपि राजाज्ञां को ऽतिसङ्घते ॥३४५॥ त्लसीववरीपूजापाचतां ग्रामयचवत्। प्रयान्ति जिनविम्बानि हहा किं जीवितेन नः ॥३४६॥ माईत्वारोपयन्वते क्यानेत्यभिग्राङ्कितैः। बौद्धेः पुष्पं निषिद्धं नः केप्रवासकते ऽपि हि ॥३४०॥ किं चानिशं गणयतां खामिचसाकमङ्गचीः। त्रागात्पर्धेषणापर्वदिनं दिनमति सिका ॥ ३४ ८॥ पर्देष्ययागते ऽसुभिन्वयं यतिवद्र्ताम् । भावपूजां करियामः पुष्पसम्पत्तिवर्जिताः ॥३४८॥ पराभ्य पराभ्य बौद्धेर्द्विझिनवंयम् । जीवनाता दव कताः खामिनि लिय मत्यपि ॥३५०॥ जिनप्रवचनचाभिभूतचाख प्रभावनाम । विधाय भगवनसान्यं जीवियतुमईसि ॥ ३५१॥

समायसित हे आद्धा चतिको वः सुतेजसे। द्रस्युक्ताः भगवान्योमन्युत्पपात सुपर्णवत् ॥३५२॥ खामी निमेषमाचेणायागाना। इश्वरी पुरीम्। श्रवातारीदुपवने चैकि कि न्विसायाव हे ॥३५३॥ इताग्रनाभिधानस्य देवस्योपवनं च तत्। थो अभूरारामिकस्तव, मित्रं धनगिरे: स तु॥३५४॥ श्रवसादागतं वज्रं निरौच्यानभवष्टिवत्। श्रारामिकः प्रगे सद्यम्ति डिताख्यो सुदाबदत् ॥३५५॥ तिचिस्तिचिषु धन्येयं यस्यां लमितिचिर्मम । श्रातमानं चाधुना धन्यं मन्ये ऽइं यत्सृतस्वया ॥ ३५ ६॥ दिश्वा सुखप्नवद्हं चित्तान्नापकृतस्वया । ममागास्वं यद्ति घिः किमातिष्यं करोमि ते ॥३५०॥ वज्रसास्याभिद्धे मम ह्यानपालक । पुष्यै: प्रयोजनं तानि प्रदातं च लभी णिषे ॥३५ ८॥ मालाकारो ऽवदत्य्वयादानेनानुग्रहाण माम्। भवन्ति प्रत्यहं पुष्पलचा विंगतिर्च हि ॥३ ५८॥ भगवानादिशक्तर्हि पुष्प।णि प्रगुणौकुर । श्रामच्हाम दूतो गला चावदुद्यानरत्तक ॥३६०॥ एवसुद्धा पृषद्य द्वोत्पत्य विहायमा। श्रनुद्रः चृद्रहिमविद्गिरं वज्रमुनिर्ययौ ॥३६१॥ गङ्गामिन्धुजलकोडाप्रमनसुरवारणम् । द्रामास्तकुष्डाभवदाह्रद्मनोर्मम् ॥३६२॥

सदावन्दारुदिविषसिद्धायतनमण्डितम् ।
गायत्विम् रुषौगीतानुचरेणकदम्बकम् ॥ ३६ ३ ॥
श्रमेकधात्मद्भूमिष्टतसन्ध्याभ्विभ्यसम् ।
श्राम्यद्वात्त्वसरौभस्याभाद्वारिगङ्करम् ॥ ३६ ४ ॥
नमेरुभूर्जतगरिकम्याकालुखसेखलम् ।
स तं हिमाद्रिसद्राचौद्योकस्थो ऽन्य दवार्थमा ॥ ३ ६ ५ ॥
॥ चतुर्भिः कलापकम् ॥

स भाषाताईत्प्रतिमाः सिद्धायतन गर्तनीः ।

ववन्दे वन्द्यमानं च्छिर्दिद्याध्य कुमारकैः ॥ ३६ ६॥

तरङ्गरङ्गाकास्त्रकासकासकपद्ध जम् ।

पद्मसौगन्ध्य त्रह्मादिव मन्थरमा रुतम् ॥ ३६ ०॥

संचरत्रीर जमिव क्रीडदप्रर सां कुष्वैः ।

छिन्द्र पद्ध जरजोधिवाससुभगोदकम् ॥ ३६ ८॥

श्रीदेशीदेवतागार प्रगायदमरी जनम् ।

पद्म द्वदं जगामाय वज्र विद्ये सवर्त्तना ॥ ३६८॥

॥ विभिर्विभेषकम् ॥

तदा च देवपूजार्धमविष्णिकमम्दुजम् । श्रीदेवा देवतागारं यान्या वज्जिष्रेच्छत् ॥३७०॥ श्रीदेवता ववन्दे तं दृष्टमाचं सुनौश्वरम् । रत्नोष्णीषप्रभासोभाः स्वपयन्तीव तत्नमौ ॥३०१॥ धर्मजाभाष्मिषं दन्ना तिस्वांमं तु तं सुनिम् । बद्धाञ्जिलः श्रीरवददाज्ञापय करोमि किम् ॥३०२॥

जगाद वज्रो भगवानादिष्टमिद्मेव ते। पाणिपद्मस्थितं पद्मसिदं पद्मे समार्थताम् ॥३७३॥ खामिन्किमेतदादिष्टमिन्द्रोपवनजान्यपि। पुष्पाखानेतुमी शासीत्युक्ता सा पद्ममार्पयत् ॥३०४॥ वन्दितञ्च श्रिया वजाः पुनस्त्यत्य सलरम्। पथा यथागतेनैव इतायनवनं ययौ ॥३०५॥ विद्याग्रत्या च भगवान्विमानं व्यक्तरोद्य । पालकस्थानुजन्मेव बन्धुरं विविधर्द्धिभः ॥३०६॥ श्रस्थापयच तनाध्ये श्रीदेयपितमम्बुनम् ॥ विंग्रतिं पुष्पलचाणि तस्य पार्श्वेषु तु न्यधात् ॥३००॥ सारति सा तदा वजी भगवा जुभाका मरान्। ते वज्रं विज्ञणिमव तत्व्यणाचोपतस्थिरे ॥३०८॥ क्त्रसेवाम्बनसाधी धनगिर्यातासर्भुनिः। निषद्य व्योमयानाय विमानवर्मादिशत् ॥३०८॥ तिस्मिन्तिमाने चिति जुभाका श्रपि नाकिनः। चेनुर्विमानारूढास्ते गीतवाद्यादिपूर्वकम् ॥ २ ८०॥ वैमानिकैर्विमानस्थैर्विमानस्थः समादतः । पुरी नाम पुरी प्राप वज्रक्तां बौद्धदूषिताम् ॥३ ८१॥ तत्प्रीवासिनो बौद्धा विमानानि निरीच्य खे। श्राभाषनीवसुत्पाया उत्पुष्टूषोद्यता दव ॥३८२॥ सप्रभावमहो बौद्धदर्भनं प्रेच्य नाकिनः। बुद्धपूजार्थमायान्ति श्रीबुद्धाय नमो नमः ॥३ ८३॥

तेषां च वदतासेतं वज्रो ऽईसदनं ययौ ।

विसानिर्देश्येषच्योक्ति गान्धर्वनगरित्रयम् ॥३ ८४॥

पुनर्वेद्धिरिसद्धे मषीधौताननेरित ।

श्रहो श्रईहर्शने ऽश्वदियं देवी प्रभावना ॥३ ८५॥

चिन्तितसन्यथास्माभिरन्यथेदसुपस्थितम् ।

दृष्टिः प्रसारिताप्यस्थादायुना नौतमञ्जनम् ॥३ ८६॥

ततः पर्युषणापर्वष्यहदायतने ऽसरैः ।

महीयान्महिमाकारि शृत्युग्रां यो न गोचरः ॥३ ८०॥

जृश्यकामरक्षतां प्रभावनाम्

श्रहेतो भगवतो निरीद्य्य ताम् ।

वोद्धभावमपद्याय पार्थिवः

सप्रजो ऽपि परमार्हतो ऽभवत् ॥३ ८८॥

द्त्याचार्यश्रीहेमचन्द्रविर्चिते परिभिष्टपर्वणि स्वविरावली-चरिते महाकार्ये वज्रस्वामिजनावतप्रभाववर्णनो नाम दाद्भः मर्गः॥

## चयोदश: सर्गः।

दतश्रीद्रायणनृपो जज्ञे दशपुरे पुरे। सोमदेवो उभवदिपो हरूसोमा तु तिष्या ॥१॥ ब्राह्मणी रुद्रमोमा सा बसूव परमाईती। दयादिभिगुंषैर्धर्मद्रुमनौजेरलंकता ॥१॥ तयोरजनिषातां दी तनयी नयशा जिनी। नामार्थरचितो ज्यायान्त्रनीयान्प्रत्युरचितः ॥३॥ तचार्यरचितो मौच्जीबन्धनादधनन्तरम् । श्रधीयाय पितुरेव सकाग्रे यदिवेद सः ॥४॥ ततो उनुजाय पितरावध्येत्मधिकाधिकम्। पाटलीपुचनगरे प्रययावार्वरचितः ॥५॥ मो ऽङ्गानि वेदांश्वतुरो मीमांमां न्यायविस्तरम्। पुराणं धर्मशास्तं च तवाध्येष्ट विशिष्टधीः ॥६॥ चतुर्दभापि हि विद्यास्थानानि निजनामवत्। क्रता कण्डगतान्यागात्पुरं द्रमपुरं पुनः ॥०॥ चतुर्वेदो ऽयमायातः पूज्य इत्यवनीभुजा । अधिरोह्य करिस्कन्धे स प्रावेश्यत पत्तने ॥८॥ विविधोपायनकरा लोका श्रपि तमभ्यगः। राजिभिः पूज्यते यो हि पूजनीयो न कस्य मः ॥८॥ ग्रहस्य बाह्यमानायामध्यवासार्थर्चितः । कुटुम्बे दददानन्दसुपदामिव नूतनम् ॥१०॥

तं ब्रह्मवर्षमध्नं पूज्यमानं महीभुजा।
दृष्टा तद्वन्थवो गोचं पविचं मेनिरे निजम्॥११॥
खजनैस्तद्गृहद्वारे रस्यमावन्थि तोरणम्।
चिरेष्टायाः समेव्यन्या जीजादोज्ञोपमं श्रियः॥१२॥
तद्गृहे तत्सुवामिन्यः खिस्तिकान्खिस्तिकारकान्।
जिज्जिस्तुषाख्यानप्रश्रस्यचरमिन्नभान्॥१३॥
बाह्यावामिस्तितो ऽप्यार्थरिचतो ऽत्यैर्दिनैरिप।
श्रीमान्बस्त स्योभिरागच्छद्भिरुपायनैः॥१४॥

श्रन्यदा चिन्तयामास ग्रुद्धधौरार्थरचितः । श्रहो प्रमादो नाद्यापि जननीमिनादये ॥१५॥ भ गन्ति पुत्रक्षेण बाह्याः प्राणा हि योषिताम्। तस्य प्रवामजं दृःखं तामामपि हि दृःखदम् ॥१६॥ मत्रवासेन मन्माता भविष्यति कथं हि सा। निद्रायामपि या नित्यं मन्नामाचरवाग्मिनी ॥१०॥ द्दमेव हि धीर्लमहो मनातुरङ्गृतम्। श्रपि देशानारे प्रेषीद्या मां मद्धितकाम्यया ॥१८॥ तद्गुणोपार्जनामूकां सम्पदं दर्शयन्त्रजाम् । त्रानन्दयामि खाममासुत्कष्ठाभसर क्रिणीम् ॥१८॥ द्वार्थरचितः मद्यो दिव्ये मंतीय वासमी। कासीरजाङ्गरागेण संवर्भितवपुर्ध्तिः ॥२०॥ सुगन्धिसमनोदामगर्भिताबङ्गसुन्ततः। ग्रीवापाण्यंद्विविन्यस्तकार्तस्वरविश्वषः ॥ २१॥

कर्पूरफालिकामित्रताम्बूललटभाननः । विभद्च्छत्रसभीकमौलिः खमदनं यथौ ॥२२॥ ॥ चिभिर्विभेषकम्॥

म त्रादावेव विनयी मातुः पादानवन्दत । कण्डावसम्बिमीवर्णप्रदङ्घासाय्वस्थानसः ॥ २३॥ दीर्घाय्रचयो भ्रयाः खागतं तव दारक । द्रत्युक्षा मावद्गातिवेश्मिकौवापरं नहि ॥ २ ४॥ स पुत्रप्रेमसंर्भोचितसंखापलचणम्। प्रसादं पूर्ववनातुरपश्वित्मत्रवीत् ॥२५॥ श्रधीता प्रेषविद्यो ऽहं लत्पादान्द्रष्टुमागमम्। किं नाजपिस मां भित्तमर्थादामकराकरम् ॥२६॥ मम पूजां करोत्येष राजा राजगुरोरिव। महिमानिममं सूनोर्ट्धा किं नहि ह्यिमि ॥२०॥ स्द्रमोमावदङ्गद्र किं विद्योपार्जनेन ते। हिंसोपदेशकं ह्येतदधीतं नरकप्रदम् ॥२८॥ दृष्टा नर्कपाताभिमुखं लां कुचिमस्थवम् । क्षं इस्थामि मग्नास्मि खेरे गौरिव कर्दमे ॥१८॥ यदि लं मिय भन्तो ऽपि यदि मां मन्यसे हिताम् । दृष्टिवादं तदधीव्य हेतं खर्गापवर्गयोः ॥३०॥ द्रवार्थरचितो दधौ किमधीतमिदं मया। न यनातः प्रमोदाय तज्जया सम्पदापि किम् ॥३१॥ विम्हर्फेवसुवाचाम्बामार्थधीरार्थर्चितः। दृष्टिवादं पिठियामि सातराखाहि तहुरुम् ॥३२॥

बद्रमोमावददत्स अमणोपामको भव। दृष्टिवादस्य गुरवः श्रमणा एव नापरे ॥३३॥ दृष्टिवादों हि दर्भनविचार दति ग्रोभनम्। नामायखेति मनसि अद्धावार्यरचितः ॥३४॥ जचे च मातुरादेश: प्रमाणं गुरवस्तु ते। क द्रष्ट्या दृष्टिवादं यथाधीये तदन्तिके ॥३५॥ स्ट्रमोमापि तनयविनयोच्छ्मिता मती। भ्रमयन्यञ्चलं तस्य निजगाद प्रमादभाका ॥३६॥ ददानीं हि न जिल्लेमि लयाहं तनुजनाना । मदादेशमनुष्ठातुं यदकाषींर्मनोर्यम् ॥३०॥ मन्ति तोमलिपुचाख्या श्राचार्या श्रार्थरचित । दतो समैवेचुवाटे प्रतिपन्नप्रतिश्रयाः ॥३ ८॥ तत्पादपङ्कजोपास्तिहंमतासुररीकुर । ते लामधापियक्ति दृष्टिवादं तनूद्भव ॥३८॥ एवं प्रातः करिखामीत्यभिधायार्थरचितः। दृष्टिवादाभिधां धायनाग्रेत रजनावपि ॥४०॥ प्रातश्चचाल पृद्वाम्बामार्थर्चित्कुमाभूः। दृष्टिवादोदधिं प्राज्ञः पातुं गण्डूषजी जया ॥४१॥ पित्मित्रमितञ्चार्यरचितस्य महादिजः। श्रसृद्पनवग्रामे पितेवात्यन्तवत्सनः ॥ ४ २॥ मो ऽचिन्तयनाया हि ह्यो दृष्टो नह्यार्थर्चितः। त्रायुश्वनं तद्दापि तं पश्चामि सम्बन्तम् ॥४३॥ द्ति दिजायणीरिच्यष्टीः स सकला नव । तत्वण्डं चैकमादायार्थरचितग्रहं ययौ ॥४४॥ सोमदेवसुतं ज्येष्टं निर्यान्तं च निनेतनात् । दद्र्भेष दिभातलात्तसुपालचयन च ॥४ ॥॥ को नाम लमसी त्युचैः सो ऽप्रच्छदार्थरचितम्। त्रार्थरचित एषो ऽस्मोत्यनशैचार्थरचितः ॥४ ६॥ दिजो जगाद हे आतुः पुत्र ह्यस्तनवासरे। कुटुम्बक्तत्यकर्णप्रमादानासि वीचितः ॥ ४ ०॥ एकेनापि गतेनाङ्गा मन्ये गतमहः गतम्। यत्र तां नाहमद्राचं हत्कैरवनिशाकरम् ॥४ ८॥ द्रत्यार्थरचितं प्रेम्णा दिजना परिरम्थ सः। श्रवोचिंदचवो ह्येते मयानौयन्त लखते ॥४८॥ उवाच सोमस्ररिचूंम्तात मन्मातुरपंथै:। श्रहं गरीरचिन्नाथं गच्छनस्म बहिर्भुवि ॥५०॥ द्दं च मातुराखाया यद्गक्कनार्यरचितः । अध्नेच्खतापाणिमद्राचीदादितो ऽपि माम् ॥५१॥ द्रत्यार्थरचितेनोकः स दिजन्मा तथाकरोत्। श्रार्थरचितमातापि सा दचैवमचिन्तयत् ॥५२॥ मम सूनोरिदं श्रेयोऽभूक्क्कुनमतश्च सः। नव पूर्वाणि खण्डं च नूनमादास्थते सुधीः ॥५३॥ नवाहं दृष्टिवादस्य पूर्वाष्यथयनानि वा । द्रममं खण्डमधेये दधौ यानिति मोमसः ॥ ४ ४॥

गला चेच्ग्रहदारे खिरधीरार्थरचितः ! श्रीचन्तयद्विज्ञातः क्षयमन्तर्विशास्यहम् ॥५५॥ राज्ञामिव गृरूणां हि मनिधाने यतस्ततः। विदितो ऽपि नोपसर्पेदहं तु विदितो ऽपि न ॥५६॥ तद्वैव चणं स्थिला वसत्यन्तर्विशास्यहम्। प्रातर्वेन्द्रनकायातश्रमणोपासकैः सह ॥५०॥ द्त्यार्थरचितसास्त्रौ दारे ऽपि दारपालवत्। विद्वां रभगारको विवेको छार्गलायते ॥५८॥ मालवकेशिकीसुख्ययामरागपरिस्पृशा। खाध्यायेनापि साधूनां स ययौ खयमेणवत् ॥५८॥ तचागाडुडुरो नाम श्रमणोपासकः प्रगे। वन्दनाय महषींणां हर्षेणोत्मृत्तलोचनः ॥६०॥ स चिनै षेधिकी कुर्वन्यविवेश प्रतिश्रयम् । त्रघेर्घापिकी प्रत्यकामद्चैस्तरखरम् ॥६१॥ तदनन्तरमाचार्यान्साधूनपि यथाविधि । वन्दिला निषमादाये विष्टरं प्रतिसिख्य मः ॥६२॥ श्रघार्यर्चितो धीमांस्तेन साधे प्रविश्व सः। वन्दनैर्यापिषकादि तसाच्छ्तमधारयत् ॥ ६ ३॥ तद्वितिविधिं चामिनयन्यठनपूर्वकम् । श्रवन्दताचार्यपादान्साधूनप्यार्थरचितः ॥ ६ 8 ॥ ढडुरश्रावकं लार्यरचितो नच्चवन्दत । सुधीरपि निरामायं कियदिज्ञातुमीश्वरः ॥६ ५॥

निष्णं मोमतनयं तमवन्दितढडुरम्। श्राचार्या विविद्: कोऽपि श्राद्धो ऽयं नृतनः खल् ॥६ ६॥ धर्मनाभागिषं द्ला गर्दकोमनागयाः। एक्किना सा तमाचार्याः कुतो धर्मागमस्तव ॥६०॥ श्रीरमो सद्रमोमायाः स जगाद यथातथम्। श्रमणोपासकादसादात्तधर्मी ऽस्मि नान्यतः ॥६ ८॥ जिचरे साधवो उप्येवं भगवन्नार्यरचितः। तनयो रुद्रमोमाया विदान्विद्यान्धिपारगः ॥६८॥ चतुर्दमविद्याखानोपाध्यायः पृथिवीसुजा । करिस्कन्धाधिरूढो ऽयं पत्तने ऽस्मिन्प्रवेश्वितः ॥७०॥ त्रयमाद्यगुणस्थानस्थितानां ध्रि गण्यते । श्रार्थ्यं श्रावकाचारं परिस्पृग्रति किं ह्यदः ॥ ७१॥ श्रघार्यरचितः साह श्रावको ऽस्मि हि सम्प्रति। किं नवो न भवेड्वावपरिणामः प्ररीरिणाम् ॥०२॥ इति विज्ञपयामास चाचार्यानरचिताञ्जिक्तः। दृष्टिवादाध्यापनेन भगवंस्वं प्रसीद से ॥७३॥ मया विवेकहीनेनोन्मत्तेनेव द्रात्मना। हिंसोपदेशकं सर्वमधीतं नरकावहम्॥ ०४॥ श्राचार्या श्रपि तं शान्तं योग्धं ज्ञालैवमूचिरे । यदि लं दृष्टिवादाधिजिगांसुसत्यरिवज ॥०५॥ किं चान्यदयुपात्तायां प्रवच्यायां दिजोत्तम । दृष्टिवादं क्रमेण लं विदन्नधापिययमे ॥ १ ६॥

मो ऽष्युवाच परिव्रच्यामिदानीमपि दत्त मे । मया न द्घ्तरा ह्येषा मनानोर्यकामध्क् ॥७०॥ किं तु प्रमादं सुर्वाणैर्भगवद्गिर्निजे प्रिशी। विहारक्रमजं कष्टमादृत्यान्यच गम्यताम् ॥७८॥ मामच खितवनां हि राजा पुरजनो ऽपि च। श्रतान्तमनुरागेण प्रवच्यां त्याजयेदपि ॥ ७ ८ ॥ श्राचार्या श्रपि तस्वोपरोधेन सपरिच्छदाः। यय्रन्यच मो ऽप्यये स्थितो याति सा स्टायवत् ॥ ८०॥ तीर्थे श्रीवर्धमानस्य तदानीमनगारिणाम् । शिखचौर्यवदारः प्रथमो ऽयमवतेत ॥ ६ १॥ तदार्थरचितं भट्टमाचार्या पर्ववित्रजन् । माचीकृतगुरुश्वाभुद्गीतार्थः मो ऽचिरादपि ॥ ८ २॥ तष्यमानस्तपस्तीवं महमानः परीषहान्। मात्वनावद्घीयाय सो उङ्गान्येकाद्यापि हि॥८०॥

तेषामाचार्यमित्राणां दृष्टिवादः परिस्कृटः।
यावान्वसूव तावन्तमग्रहीदार्यरचितः ॥ ८४॥
तदा दृद्धजनोत्त्रवेषमत्रौषीदार्यरचितः।
यद्भूयान्दृष्टिवादो ऽस्ति वज्रर्षः साम्प्रतं स्कृटः ॥ ८५॥
त्रस्च समवस्तः पुर्यां वज्रमुनिस्तदा।
दिति प्रतस्थे तचैव गन्तुं सोमात्मजो सुनिः ॥ ८६॥
ययौ चोज्जयिनीमध्ये भगवानार्यरचितः।
भद्रगुप्तामिधानानामाचार्याणां प्रतिश्रयम् ॥ ८०॥

गुणवन्तं तपोराग्निं पूर्वावस्थानुतीर्थिकम्। उपनच्य तमाचार्याः परिषखनिरे सुदा ॥८८॥ जनुश्च वत्स धन्यो ऽसि कताथों ऽसि सुधीरसि। विहाय यो हि ब्राह्मण्यं श्रामण्यं प्रत्यपद्यथाः ॥ ८८॥ त्रदाहं चीणाग्रेषायुः कर्मा लामर्थये उनघ। कत्ंकामो ऽस्यनग्रनं मम निर्यामको भव ॥८०॥ तथिति प्रतिपेदानं स्ट्रमोमात्मजं सुनिम्। विह्तिनग्रनो भद्रग्रप्ताचार्यो उच्यादिति ॥८१॥ मा वज्रखामिना साधें वसेरेकप्रतिश्रये। निंतु वस लमन्यसिनधीयीयाः कतस्थितिः ॥८ २॥ यो हि मोपक्रमायुष्को वज्रेण सह यामिनीम् । एकामपि वसेत्सो ऽनुिंचयते तं न संग्रयः ॥८ ३॥ एवं करिष्ये ऽहमिति प्रतिपद्यार्थरचितः। तेषां निर्यामणां कला पुरीं वज्राश्रितां ययौ ॥८ ४॥ नगर्या बिहरेवास्थात्तां निशामार्थरिचतः । निगागेषे खन्नममुं वज्रखामी द्दर्भ च ॥८५॥ यद्द्य पयमा पूर्णः केनाप्यसात्पतद्वहः । श्रपाय्यागन्त्ना भूरि किंचिदस्थाच तत्पयः ॥८ ६॥ वज्रसामी महर्षीणां सन्नार्थं वाकरोत्रगे। बद्धपूर्वश्रुतग्राही को उपय्यति ममातिषः ॥८०। म उपादास्वते ऽसात्तो वज्ञपूर्वश्रृतं सुधीः। पूर्वश्रुतावशेषं तु मत्पार्श्वे ऽपि रहिखति ॥८ ८॥

उपवज्रस्नि प्रातराययावार्यरचितः । ववन्दे दाद्शावर्तवन्दनेन च तं ग्रम् ॥ ८८॥ तं च पप्रच्छ वज्रिषिः क्तुत श्रागाः स चावदत्। तोषि जिपुचार्याणां पादमूला दिहागमम् ॥१००॥ वज्रखाम्यत्रवीदार्थरचितस्तं किमाख्यया । सो ऽष्यास्थादेविमिति च पुनर्वन्दनपूर्वकम् ॥१०१॥ वज्रखाम्यपि तं ज्ञाला सप्रसादमदो ऽवदत्। खागतं तव कुच लं प्रतिश्रयमिशिश्रयः ॥१०२॥ बिहरावासितो उस्मीति तेनोक्ते खाम्यदो ऽवदत्। महातानिकं न जानािं वहिः खो अधेखं कथम् ॥१०३॥ सोमभूरभिधत्ते सा खामिन्भिन्ने प्रतिअये। उदतारिषमाचार्चभद्रगुप्तानुगासनात् ॥१०४॥ उपयोगेन वजुर्षिर्विदिलैवसुवाच च। युक्तमेतद्धि पूज्यासी खविरा नांडरन्यया ॥१०५॥ वज्रो ऽय पृथगावासस्थितसप्यार्थरचितस्। श्रथापचितुमारेभे पूर्वाणि प्रतिवासरम् ॥१०६॥ श्रचिरेणापि कालेन मोमदेवभवो सुनिः। पूर्वाश्चपूर्वप्रतिभो नवाधीयाय जीजया ॥१००॥ दशमं पूर्वमधेतं प्रदत्तं चार्यरचितम्। द्रमपूर्वयमकान्यधीयेत्यादिगरुषः ॥१०८॥ ततो दग्रमपूर्वस्य बह्ननि विषमाणि च। श्रधेतुं यमकान्यार्थर्चितर्षिः प्रचक्रमे ॥१०८॥

द्रतञ्च मंदिदिशतुः पितरावायरचितम् । नागक्कि किमदापि विस्रतास्तव किं वयम् ॥११०॥ लं नः करियस्द्रोतिमिति ह्याप्रामक्याहि। तवानागमने सवें पर्यामस्त तमोमयम् ॥१११॥ एवमाह्रयमानो ऽपि सन्देशवचनैस्तयोः । यावदध्ययनामको ववले नार्थरचितः ॥११२॥ तावत्ताभ्यां तमाञ्चातुमनोभ्यां फल्ग्रचितः। प्राणियो उनुजन्तस्य प्रैषि निर्वन्थिभिचया ॥११३॥युगमम्॥ द्रतं गला च नला च मो ऽवादौदार्थरचितम्। किसेवं कठिनो ऽस्रस्त्मनुत्काष्टः कुट्म्बने ॥१९४॥ वैराग्यपर्श्वना किनं यद्यपि प्रेमबन्धनम् । तथापि तव कारु खमस्ति खस्तिनिवन्धनम् ॥११५॥ ग्रोकपद्भनिमग्नो ऽस्ति वन्ध्वर्गश्च मास्प्रतम्। तदागत्य तसुद्धतुं भगवंस्तव साम्प्रतम् ॥११६॥ दित तेनानुजेनोको गन् तचार्थरचितः। श्रीवज्रसामिनं नवा पप्रच्छ स्वच्छमानमः ॥११०॥ अधी खेति ततस्तेन प्रत्यृतः स पुनः पठन्। किंते ऽस्मि विस्मृतः फस्गुरचितेनेत्यजन्यत ॥११८॥ बान्धवाश्च परिवच्चामनोर्थरथस्थिताः। न कुचापि प्रवर्तन्ते लया सार्थिना विना ॥१९८॥ तदेहि देहि प्रत्रच्यां जगत्पूच्यां खगोचिणाम्। श्रेयस्यपि सक्तर्णा ऽपि किमदापि प्रमाद्यसि ॥१२०॥

श्रयार्थरचितः साह यदि सत्यमिदं वरः। ततस्वं तावदादस्व वतः अत्वहितं वतम् ॥१२१॥ एवसुक्तस्ततस्तेन श्रद्धानिधौतमानः। सो ऽवदद्देहि को हि स्थात्यीयूषस्य पराङ्मुखः ॥१२२॥ श्रयार्थरचितः प्रीतस्तस्यास्तिकरा गिरा। खयं तमनुज्याह दौचया प्रिचयापि च ॥१२३॥ यातुमुक्तो उन्यदा फलगुरचितेनार्थरचितः । अधीता प्रेषयमको गन्तुमूचे पुनर्भुस्म् ॥१२४॥ प्राम्वित्रवारितस्तेन म खेदादित्यचिन्तयत्। खजनाङानगुर्वाज्ञासङ्कटे पतितो ऽस्मि हा ॥१२५॥ श्रधीयानः पुनः प्राग्वद्यमकेभ्यः पराजितः । क्ताञ्जिलपुटो सूला गुरूनला च सो उन्नवीत् ॥१२६॥ दशमस्यास्य पूर्वस्य मयाधीतं कियलाभो। श्रविष्ठ कियचेति मप्रसादं ममादिश ॥१२०॥ जगाद गुरुर्थेवं सितविच्छ्रिताधरः। बिन्द्माचं लयाधीतमस्थितुःखं तु शिखते ॥१२८॥ दति श्रुला गुरोर्वाचमूचिवानार्थरचितः। परिश्रान्तो ऽइमधोतुं प्रभुर्नातः परं प्रभो ॥१२८॥ शेषमण्यिरेणापि लमागमयमि श्रुतम्। धीमनधीस धीरो ऽसि किमका एडे विषौदसि ॥१ ३०॥ एवमाश्वामितस्तेन गुरुणा करुणावता । पुनः प्रवत्तः मो अधितं भग्नोत्साहो अपि भित्तभात् ॥ १३१ ॥ युगाम् ॥

फलगुर चितमन्येयुर्मू तिमद्वन्थुवाचिकम् । दर्भयसुत्सको गन्तं श्रीवचं स पुनर्जगौ ॥१३९॥ त्रयमुत्साह्यमानो ऽपि इन्त गन्त्मनाः कथम्। एवं विचिन्तयन्वज्रखाम्यसृद्पयोगवान् ॥१३३॥ मो ऽयामंस्तेत्यतो यातो नायमायास्यति भ्वम्। स्तोकं समायुर्भव्येव पूर्वं च दशमं स्थितम् ॥१ ३ ४॥ श्रनुज्ञातस्ततस्तेन गमनायार्थर्चितः । मफलगुरचितः भी घं पुरं दभपुरं ययौ ॥१३५॥ तचायातं च तं ज्ञाला मपौरः पृथिवीपतिः। मन्द्रमोमामोमञ्च भक्त्या वन्दितुमाययौ ॥१३६॥ प्रमोदाश्र्पयःपूर्णजोचनास्ते च तं सुनिम्। मूतं धर्ममिवानस्य यथास्थानसुपाविश्रन् ॥१३७॥ विदिला धर्मग्रश्रूषां तेषां कारुखवारिधिः। देशनां विद्धे मो ऽपि मेघगम्भीरया गिरा ॥१३८॥ श्रोचपलपुटीपौतदेशनात्यक्कवारिभिः। तत्कानं चानयन्ति सा विस्तितान्ते मनोमन्तम् ॥१३८॥ त्रयार्थरचितस्थान्ते नृपः सम्यक्षमग्रहीत्। ततः मपौरस्तं नला यथौ निजनिकेतनम् ॥१ ४०॥ मसोमा सद्रमोमापि वन्ध्रमिर्वेक्डभिः समम्। संसारचारकावासविरका व्रतमाददे ॥१४१॥ द्तञ्च विहर्न्वज्ञखामी चोणितले क्रमात्।

संयमक्रमचारी च प्रययौ दिखणापयम् ॥१ ४ २॥

तमानन्दमहाकन्दकन्दलोद्भेदवारिदम्। संवीच्य दाचिणात्यो ऽस्रक्षोकः केकीव दर्घभाक् ॥१४३॥ द्योतयनस्ततत्त्वानि सुनिः किमयमर्यमा । यच्छं यचु यकोराणां प्रीतिं किसुत चन्द्रमाः ॥१४४॥ किमसालाममाहाल्याद्धमी वा दत्तदर्शनः। एवं तदीचणानन्दनिमग्ना जगदुर्जनाः ॥१४५॥ युग्मम् ॥ श्रीवञ्चखामिनो ऽन्येद्ः स्वेषवाधाभवद्ग्रम् । ततः ग्रुप्टीं समानेतं स साधं कंचनाभ्यधात् ॥१ ४ ६॥ माधुनानीय दत्तां च ग्राष्टीमगठचेतसा। भुक्तेनां भचिय्यामीत्यतः कर्षे न्यधत्त सः ॥१४०॥ भोजनान्ते स कर्णान्तर्वर्तिनीं व्रतिनां पतिः। खाध्यायध्यानविवश्रो विसस्मार तथैव ताम् ॥ १४ ८॥ ततः प्रदोषे सा तस्य प्रतिक्रमणकर्मणि । सुखवस्त्रिकया कायं प्रत्युपेचयतौ ऽपतत् ॥१४८॥ पतितां तां च खाङ्गव्यासारङ्यो सुनीभिता। इ हा धिम्धिक् प्रमादो ऽयं ममेति खं निनिन्द च ॥१५०॥ प्रमादे संयमो न स्थानिष्कलद्भः कथंचन। तं विना मानुषं जना जीवितं च निर्धेकम् ॥१५१॥ कुर्मस्ततो वपुस्थागं वज्रसामीत्यचिन्तयत् । श्रजायत समन्ताच दुर्भिचं दादशाब्दकम् ॥१५२॥ बचमूखौदनाङ्गिचां यचाक्रि लमवाप्र्याः। मुभित्तमवबुध्येयासद्त्तरदिनौषसि ॥१५३॥

एवमादि समादिश्व खिश्रक्षं श्रुतपार्गम् । वज्रमेनसुनिं साह विहर्तुमथ सो उन्यतः ॥१५४॥ य्याम् ॥ ग्रामाकरपुरार खवतीं वसुमतीं ततः । विह्तुं वच्चसेनो ऽपि प्रावृतन्युनियुङ्गवः ॥१ ४ ५॥ श्रीवज्रखामिनः पार्श्ववर्तिनो व्रतिनः पुनः । लभनो न कचिद्भिचां साम्यन्तो ऽपि ग्रहे ग्रहे ॥१५६॥ विना भिचां च्धाचामकुचयो उनन्यदृत्तयः। ते ऽचहं गुरुभिर्द्त्तं विद्यापिष्डसभुञ्जत ॥१५७॥ दादगाब्दानि भोक्रयः पिण्डो ऽयं वस्ततो यदि । घंयमस न बाधासि तमाइत्य ददाम्यहम् ॥१५८॥ नो वा तदा सहाज्ञेन तनोस्यागं विद्धाहे। दत्युका गुरुभिर्धर्ममतयो यतयो ऽभ्यधुः ॥१५ ८॥ युगाम् ॥ धिक् पोषणमिमं पिण्डं पिण्डं पोखमिमं च धिक्। प्रभो प्रमौद येनैतत्त्वजामो दितयं वयम् ॥१६०॥ श्रथादाय सुनीन्सर्वाञ्शीवज्ञो सुवनार्थमा । गिरिं प्रत्यचन्नां कान्तरं तुंद्योतिय जवी ॥१६१॥ तचैकः चुल्लको नास्यादार्थमाणो यदा तदा। कापि प्रतार्थ तं ग्रामे समारो इहु स्गिरिम् ॥१६२॥ मा अहुरूणामग्रीतिर्मनमौति विचिन्तयन्। त्यक्षा भनं च देहं च चुसको ऽस्थाद्गिरेरधः ॥१६२॥ मध्याक्रतपनात्युष्णरोचिस्तरे प्रिचातले । पिण्डवन्नवनीतस्य विलीनस्तस्यणाद्पि ॥१६४॥ युगाम् ॥

ग्रुमधानगतस्यक्षा तनुं योगीव ग्रांत्रभाक्। श्रनार्देवालयं चक्रे तन्वन्तरपरिग्रहम् ॥१६५॥ तिसन्देवाङ्गनायङ्गस्यसम् सम्बद्धः। चिद्गाः पूजयामासुराग्र तस्य कलेवरम् ॥१६६॥ श्रीवज्रं यतयो ऽपूचुः प्रेच्यावतरतः सुरान्। किमचावतरन्येते देवाः सर्वर्द्धयः प्रभो ॥१६०॥ सो ऽपूरे चुलकः कार्यमिदानीं स्वमसाधयत्। महिमानं ततस्तस्य सुपर्वाणः प्रकुर्वते ॥१६८॥ श्रुलैवं सुनयो दथः शिष्युनायसुना यदि । खकायें साधितं दृद्धाः साधयामस्ततो न किम्॥१६८॥ दति संवेगिनः साधूंञ्चारिचज्ञानयोगिनः । श्रावकी भ्रय तचैवं मिथा दृग्देवतावदत् ॥१००॥ पारणं भवतामद्य भगवन्तः प्रसीदत । ग्रहीत प्रक्राचोदमोदकं पानकं च नः ॥१७१॥ अवग्रहो उथं नैतस्याः प्रौतिहेत्स्ततो उन्यतः। यामो धालेति ते जगामत्। पनं नगानारम् ॥१७२॥ क्रला मनिस तत्रहादेवतां साधवो व्यधः। कायोत्सर्गं समागत्य नला तानित्य्वाच सा ॥१७३॥ श्रनुग्रहो ऽसावसाकमिह यूयं यदागताः। न जातु जायते कल्पतस्मेस्षु कहिंचित् ॥१०४॥ त एवं तद्गिरा प्रौताः श्रीवज्रखामिना समम्। क्तानमनकमाणः सत्कर्माणो ययुर्दिवम् ॥१७५॥

मतैतद्गोविभिद्गोवं तमागत्य रथिखतः ।

प्रमोदात्पूजयामास वज्रादीनां वपूष्यथ ॥१०६॥

प्रकाः प्रदिविणीवके तं गिरिं सरथस्तदा ।

द्यवादीनमयनुष्यैः खदेहिमिव भिक्ततः ॥१००॥

विनम्रा एव ते उद्यापि विद्यन्ते तत्र पर्वते ।

यतस्तस्थाभिधा जज्ञे रथावर्त दति चितौ ॥१०८॥ युगाम् ॥

दुष्कामाविनिधदच्चे श्रीवच्चे खर्गमौयुषि ।

विच्छित्नं दग्रमं पूर्वे तुर्थे संहननं तदा ॥१०८॥

दत्रश्व शिष्यो वज्जर्षेवैज्ञसेनः परिभ्रमन्। पुरं श्रीभिरसंप्राप्तपारं सोपारमी यिवान् ॥१ ८०॥ यथार्थनामा तवासी ज्ञितगवृर्भहीपतिः। प्रिया च धारिणौ तस्य समग्राणधारिणौ ॥१ ८ १॥ श्रामीच श्रावकस्तत्र जिनदत्ताभिधो धनी। तस्थेश्वरीति विख्याता द्यितोमापतेरिव ॥१ ८२॥ सुधां ग्रुधामधवलं सा ग्रीलं तदगीलयत्। तस्या विश्वभारायाश्च यहस्त विस्वणम् ॥१ ८ ३॥ द्भिंचदोषान्निः ग्रेषं तदा च चितिमण्डलम्। जज्ञे धान्यैर्विनासोसिमीनवद्दः खसङ्बम् ॥१ ८ ४॥ धर्मप्रधाना सा बन्धू त्रिजानेवस्याभ्यधात्। जीविताः साः सुखं तावदद्य यावदमी वयम् ॥ ९ ८ ५ ॥ विना धान्यक्रयादुः खं जीवितासाः कियचिरम्। तदरं सविषं भोज्यसुपभुज्य समाहिताः ॥१ ८ ६॥

स्तपञ्चनमस्काराः क्रतानग्रनदृत्तयः। दुःखगेहस्य देहस्य मद्यस्यागं विद्धाहे ॥ १ ८ ०॥ युगाम् ॥ श्रयत्यं बन्धवो ऽवोचनस्त्वेवं हन्त साम्प्रतम् । गच्चतो ऽस्य ग्ररीरस्य प्राप्तकालं फलं ह्यदः ॥१८८॥ पक्षायात्रं लचमूकं सा यावताचिपदिषम् । वज्रसेनसुनिस्तावत्तज्जीवातुरिवागमत् ॥१८८॥ तमालोका सुनिं सापि हर्षादेव यिचन्तयत्। चित्तं वित्तं च पात्रं च दिक्या पूर्णिमिदं चयम्॥१८०॥ दत्ता तदद्य पाचाय साध्यं जन्म करोम्यदः। कदाचिद्वयोगेन यदीदृक्पाचसङ्गमः ॥१८१॥ दृष्टाय तसी विसीरचनुर्भिचामदत्त सा। लचमू खख पाकस हत्तानं च न्यवेदयत् ॥१८ २॥ श्रयाख्यदञ्जमेनो ऽपि मा स्रोवं प्रतिपद्यथाः । भद्रे सुभित्तं यत्रातर्भविष्यति न मंग्रयः ॥१८३॥ साष्ट्रच्छद्भवताज्ञाचि खयसेतदुतान्यतः। श्रथोचे सो ऽप्यदो उस्रोदगर्जितोर्जितया गिरा ॥१८४॥ श्रीवज्रखामिनास्यृको यदा भिचां लमाप्नुयाः। लचपाकौदनात्रातः सुभिचं भविता तदा ॥१८५॥ दित श्रोत्रास्तं श्रुला तिह्नं चणमाववत्। श्राविका मा सुदुर्भिनं चपयामाम जीखया ॥१८६॥ प्रभाते च प्रभाजालै युखां ग्रोरिव मखलम्। वहिचचक्रमापूणें धान्येदूराद्धागमत् ॥१८०॥

जनः खच्छमनाः सा च ततः सद्यो ऽप्यजायत ।

कालं कंचन तचेव वज्रसेनो ऽप्यवास्थित ॥१८८॥

जिनदत्तः सहेश्वर्या सूनुभिवंन्धुभिस्ततः ।

श्रवीं चक्रे जिनाचीनामर्थिभ्यो ऽर्थमदत्त च ॥१८८॥

महोत्यवेन ते ऽन्येद्युर्जग्रद्धः प्रान्तचेतसः ।

वज्रसेनसुनेः पार्थे लोकदयहितं व्रतम् ॥२००॥

एवं प्रिष्यप्रिष्यादिप्राखाभिवंटरच्चवत् ।

श्रीवज्रखामिनो वंगः प्रसरन्यानमे दिगः ॥२०१॥

माधुपत्रः सुपर्वाक्यो सुक्तावासनिवन्धनम् ।

श्रीमदज्ञसुनेवंगः कस्य नामीन्सनीषितः ॥२०१॥

ये केचित्रयनातिथित्वमगमन्ये वा श्रुतेगीचरं
वंशासीषु तनुत्वमग्रमभजन्मूलं पुनः खूलताम् ।
नयो उसौ दश्रपूर्विणो सुनिपतेः श्रीवज्रस्रोग्रीवंशो यः प्रथमं दधाति तनुतां स्कातिं पुरस्तात्पुनः ॥२०३॥
दत्याचार्यश्रीहेमचन्द्रविरचिते परिशिष्टपर्वणि स्थविरावली-

द्याचायश्री हमचन्द्र विरचिते परिशिष्ठ पवेणि स्थ विराव को -चरिते महाकाक्षे श्रार्थरचित व्रतग्रहण पूर्वाधिगमव श्रास्था निस्तर्ग -गमनतदंश विस्तारवर्णनो नाम चयोदशः सर्गः॥

> जम्बूसुनिप्रस्तिवज्रगणाधिनाथ-पर्यन्तमाधुजनचित्रचरित्रपुष्पैः । स्रग्दाम गुन्फितमिदं परिणिष्टपर्व णिष्टात्मनां जुटतु कण्टतटावनीषु ॥

## APPENDICES

The four disciples of Bhadrabāhu (Uttar. Tīkā 2, 7) cf. vi 5—21

रायगिहे नयरे चत्तारि वयंसा वाणियगा सह विड्डिया। ते भद्बाऊसा श्रंतिए धमां सोचा पव्यद्या। ते सुयं बद्धयं श्रहि— किता दढिचता एग सविहारपिडमं पिडवना। ते य समा— वत्तीए विहरंता पुणो वि रायगिहं नयरं संपत्ता। हेमंतो य तया वट्टद् । जो य केरिसो।

वाएंति दंतवीणं दरिद्दिणो जत्य कंपिरसरीरा।
सव्यसिनीस्यजना जायंति सरा वि रयणीसु॥
जत्य श्रद्रसीयमार्य- निह्या सडणाद्रणो विणस्तंति।
पुष्फफनदन्तसमिद्धा सुक्तंति दुमा वि सहसन्ति॥

ते य भिक्खायिरयं काउं तद्याए पोरिसीए पिंडिनियत्ता। तेसिं च वेद्यारिगिरितेणं गंतव्वं। तत्येगस् गिरिग्रहादारे चिरमा पोरिसी त्रोगाढा। सो तत्येव ठित्रो। बीयस् नयह्व्वाणे। तद्यस् उव्वाणसमीवे। चउत्यस् नयर्थासे चेव। ते तत्येव ठिया। तेसिं काणो एसो। जत्य चिरमा पोरिसी त्रोगाहद तत्येव पिंडिमाए ठाइयव्वं। तत्य जो गिरिग्रह्थासे तस्स् (१) निरायं सीयं। सो गिरिमाहएण वेविरसरीरो वि मंदरो व्य निष्पकंपो सम्मं सहंतो रय-णीए पढमे चेव जामे कालगन्त्रो। उच्चाणत्यो बीए। उच्चाणसमीवत्यो तद्दए। जो नगर्थासे तस्स त्रयह्वाए न तहा सौयं। तेण सो चउत्ये जामे कालगन्त्रो। स्वे वि देवलोगे उववन्ना॥ एवं त्रविहि वि सम्ममहियासेयव्वं जहा तेहिं श्रहियासियं॥

<sup>(</sup>१) C ॰ सत्ता ।

(Uttar. Ţīkā 2, 17) ef. viii 1—159.

पुर्वि चिरपर्टियं नगरमासी। तस्त वत्यं मि खीणे चणगपुरं निविट्टं। तत्रो उसभपुरं। तत्रो कुसगापुरं<sup>(१)</sup>। तत्रो रायगिइं तत्रो चंपा। तत्रो पाडलिपुत्तं। तत्यत्यि(र) नंदवंसे नवमो नंदराया। तसात्य कष्णगवंससंभूत्रो उष्पत्तियाद् च विह्न द्भू-समिद्धो सगडालो मंती। दत्रो य वरहर्र नाम भट्टउत्तो। सो त्रणदिवसं घुणद् रायाणं त्राउवेहिं त्रहुत्तरसयपमाणेहिं चाडुय-सिलोगेहिं। द्वसए(३) राया। पलोएद सगडालसुहं। न य सो पसंसद्(8)। तत्रो न देद किंपि राया। तत्रो वरस्द्रणा अवगय-पर्मत्येणं सगडालभज्जा त्रोलग्गिया। जाव भणियं। तुमं सगडालं भणमु जेण पसंसद मम पढियं। द्यरौए वि दक्ति अपवनाए भणित्रो सगडालो। तेण वि त्रजुत्तमेयं ति तहा वि खवरोह-मावन्नेण पडिवनं। भणियं च सुभासियं ति। दिन्ना य कर्च्छो-डिया। ताहे दिन्नं रन्ना दीणाराणमट्टसयं। पच्छा दिणे दिणे पिंदे सगडालो चिंतेर। निट्ठित्रो रायकोसो ति। नंदं भणर। भद्वारगा किं एयस्। तुओं देह। तुमें(४) पसंसित्रो ति। भण्द। त्रहं पसंसामि लोद्यक् वाणि त्रविणट्टाणि<sup>(६)</sup>। नंदराया भण्द्र। कहं लोइयकव्याणि। सगडौं नो भण्द। मम ध्रयात्रो जक्वा-जक्वदिना-भूया-भूयदिना-मेणा-वे ा-रेणाभिहाणात्रो सत्त वि पढंति किमंग पुण श्रनो लोगो॥ तासिं च पैउमा एकसिं() सुयं गेएहद् बीया दोहिं

<sup>(</sup>१) B कुसुमां।

<sup>(</sup>२) C तस्मित्य।

<sup>(</sup>३) B तूचिए।

<sup>(8)</sup> A पसंसर I

<sup>(</sup>प्) C तुमर्।

<sup>(</sup>ई) C adds पढड़।

<sup>(0)</sup> AB of 1

तद्या तिहिं जाव सत्तमा सत्तिहिं वाराहिं॥ तत्रो अवस्मि दिले राद्णा त्राणावियात्रो त्रंतेष्ठरं। ठवियात्रो जवणियंतरियात्रो। त्रागन्त्रो वरहर्र । पढियाणि चाड्याणि<sup>(१)</sup> । पच्छा जक्खाए राद्रणो श्राएसेण पढियाणि। बीयाए दोसि वारा सुयाणि तद्याए तिसि वारा पढियाणि थ। एवं सत्तिहि वि। राद्णा पत्तीयं। वरहदूस्स दारं निवारियं। दयरो वि तमेव दीणारद्वसयपोट्ट लियं जंतं विजरू-व्यिव<sup>(२)</sup> गंगामच्छे ठवेर । किल क्षणमयहत्येष गंगा<sup>(३)</sup> पयच्छर । एवंविद्रेण विहाएेण पयडेर ऋटुसयं। जाव लोगो तं तारिसं पेच्छिय त्राउडो<sup>(8)</sup> गंगा वि से देद त्ति। सुया य राद्गणा वत्ता। किह्यं मंतिणो। जंतपत्रोगेण जणमञ्ची त्रिलयपसिद्धं करेर ति नाऊण भणियं मंतिणा। जद्ग त्रम्ह पच्चक्वं देद तो पत्तियामो। तत्रो संझाए पेसिश्रो पचदगो(४) पुरिसो पच्छन्नं मंतिणा गंगं। वर-रदणा वि गंगं युणिजण दिसावलोयं काजण ठविया जंते पोइ-लिया। गत्रो सट्टाएं। इयरेण वि त्रवहरिकण समिषया मंतिसा। पभाए मंतिसहित्रो सपुरजणवत्रो गत्रो ग्रंगं राया। वरसद्गण वि संध्या गंगा। त्राह्यं हत्येहिं पाएहि य चें न किंचि लहद्<sup>(६)</sup>। विजक्वीह्नत्रो रायपुरत्रो। दंभगो त्ति नि<sup>भिषि</sup> क्ष्त्रो राद्णा। दंसिया मंतिणा पोट्टलिगा। कहित्रो संझावद्रास्ता। हीलित्रो लोगेहिं। पत्रोसमावनो मंतिसा वरहर्रे किदाणि मगार । पुणर्वि त्रोलगि-उमार्द्धो नंदं। कहेर किहाणि। न पिडविच्चए राया। श्रम्या सिरियसा वीवा हे रखो श्राश्लोगो सिज्जिज्जर । वरहरूणा तसा

<sup>(</sup>१) BC चाडिण। (२) AB विजिब्बय। (३) Com.

<sup>(</sup>४) C चाउच्ची। (५) B पचर्यमा।

<sup>(</sup>ई) C खन्भद्र।

दासी त्रोलिंगिया। तीए भिषयं (१)। रन्नो भत्तं सिक्किक्तद् त्रात्रोगो य॥ ताहे तेण चिंतियं एयं एयं कि इं (१)। डिंभह्नाणि मोयंगे दाजण दुमं पाढेद् ।

> राय नंदु न वियाणहा। जं सगडालु करेसहा। नंदु राय<sup>(३)</sup> मारेत्ता। सिग्यिउ राज्य ठवेसहा।

ताइं पढंति । राइणा सुयं । गवेसावियं । दिट्टा आत्रोग-सामग्गी। कुवित्रो राया। जन्नो जन्नो सगडालो पाएस पडर तन्नो तत्रो राया पराज्ञनो ठार । नायं च सगडालेण । ऋर्व ऋनि-यत्तत्रो वड्टावित्रो कोवो देवसा। ता एयं एत्य पत्तयालं। सम एगस्। वहे त्रवगच्छद्द कुडंबवहो । एवं चिंतिय गन्नो सभवणं<sup>(४)</sup> । राद्णो श्रंगरक्को नियपुत्तो भणित्रो सिरियत्रो । भो सिरियय ईदसो वृत्तंतो। ता एत्य एयं पत्तयालं। मम राइणो पायविषयस्य सिरं हिंदिज्ञह (४)। एवं भिणित्रो त्रक्षंदि उमाढक्तो सिरियम्मो। हा ताय किमहं सुनक्खयंकरो उप्पन्नो जेण ईदसं श्राद्सिस ममं। ता किं बुझ्णा मं चेव तस्स पुरश्रो वावाएह देहविलं कुलोवसगासा । मंतिण जाते।। न कुलक्खयंकरो तुमं किं तु कुलक्खयंतकरो<sup>(६)</sup>। न कुलक्खयंतो इवद् । ता कुण्ह एयं। कुमारेण कियं। ताय जं होद तं होउ। नाहं ग्रह्वहं करेमि। मंतिणा भणियं। ऋहं सयमेव ऋत्ताण्यं ताल-उडविसक्षवहारेण वावादसां। तुमं वावनसा खगां वाहे जासु। श्रलंघणीया गुरवो भवंति। ता संपाडेह एयं। न श्रवसरो श्रक्कंदि-

<sup>(</sup>१) C किइयं। (२) BC किइं। 📏 (३) A राज C रायनंदु।

<sup>(</sup>४) A adds एड। (५) C ॰ ज्ञाडि। १ (६) A कुलरस्तंकरो।

यवसा । उद्भरह कुलं ऋदवसणकूवाऋो । ऋवणेह मञ्झ ऋयसपंकं ॥ एयं सुणिजणं त्रहो संकडं समाविडपं ति एगत्तो गुरुवयणलंघणं श्रवत्तो ग्रह्मरीरपहरणं। ता न-याणामो किंपि काहामो। श्रहवा वावाएमि अत्ताणयं। किं तु वावाइए अत्तए कुलक्ख्यो अयसो य तहिंद्रियो चेव जत्रो भिष्मिंति लोया फलियं से पावं ति। एवं उभयपासरज्जू इमं ति चिंतंतो गुरुवयणमलंघणीयं ति भणिय पडिवज्जाविश्रो सिरियश्रो तं सव्वं। तश्रो गश्रो रायसमीवं पिट्ठश्रो सगडालो। तं च दहूल श्रन्नाभिसुहो ठिश्रो राया। त्रासीणो सगडालो । भणियादं दोतिन्नि वयणादं<sup>(१)</sup> । न जंपियं राद्रणा । तत्रो निविडित्रो रायचलणेस । रोसेण य त्रनाइनो जाश्रो राया। तश्रो श्रव्यवहरियताल उडस्स हिन्नं सीसं सिरिएणं। जान्त्रो हाहारवो। राद्गणा भिणयं। किमेयं भो। सिरिएण भिण्यं। देव तुह सासणाद्क्रमकारी एस। तेण देवो न पाय-पिंडियस्। वि पसीयर ति । ता किं एर्णा द्रायारेण । ऋहं खु देवसा सरीररक्लगो। ता जो देवसा त्राणं त्रदक्षमद तेण पिछणा वि न कक्कं। एत्यद्वियस्य ममं चेव त्रवसरो ननस्य जत्रो एवंविहे चेव पए निख्नोऽहं देवेण । भणियं च।

मोत्तूण सयणकः सामियकः करेंति वरिभेचा।
श्रवह चंचलनेहा श्राराहिः जंति कह पद्धणो॥
राइणा चिंतियं। एयं पि निष्पिहाणं। लोश्रो श्रवहा मंतेद।
ता नूणं वरहरूणा पजनो डंभो एसो ति। ता श्रवः कारी श्रहं
जो एवंविहसुवेक्वंतो ठिश्रो ति। ता संपर्य परिसंठवेमि एयं।

<sup>(</sup>१) Cadds जहोचियादं।

तत्रो भणियं। कुमार जं त्रन्हं कुनयफलमेरिसं संजायं तत्य मा विसायं गच्छस्। त्रहं ते सत्वं संपाडिमि। एवमासासिय सयमेव महाविश्देर प्रिगोमि<sup>(१)</sup> सक्कारित्रो सगडालो। भणित्रो सिरित्रो कुमारो। त्रमचत्तणं गेण्हस्। सो भण्दः। मम भाया जेट्ठो यूल-भदो। तस्स वारसमं वरिसं गणियाए घरं पविद्वस्सः। तस्स दिच्च । सो सद्दावित्रो रादणा भणित्रो य। पडिवच्चसु कमागयममचपयं। सो भण्दः। चिंतिमः। एत्य त्रसोगवणियाए चिंतेसु॥ सो तत्य त्रद्रगत्रो चिंतिषमाढत्तो। केरिसं भोगकच्चं रच्चं । रच्चकच्च-विक्वत्ताणं वद्धसावच्चवावारकारणं। त्रमचत्तणं परिपालिजण् नरगं जादयत्वं होहो। एए य परिणामदुस्सहा विसया। को एयकारणे दुस्हं नरत्तं लड्झं । हारेदः॥ भणियं च।

वज्जिवहजमञ्जुडंगिगहणि संसारवणि लद्धद्र माणुसजिमा रिमा तक्खणमरिणि। जि<sup>(३)</sup> विवेदजणिनंदिउ<sup>(६)</sup> दंदियसुक्त महिं ते दह लद्भौ कोडि वराडिय हारविं॥ हा<sup>(ई)</sup> विसयसुहनिबंधणियजणात्रो<sup>(७)</sup> परमत्यत्रो न वि

तन्हा<sup>(ई)</sup> विसयसुहिनवंधणपियजणात्रो<sup>(७)</sup> परमत्यत्रो न किंचि सुहं। त्रवि य।

दंदियानु दीसंतु वायजूयहि उ रमंतहँ माण्डिउ<sup>(०)</sup> ज्ञथवहसमाणु विससु पविसंतहँ । श्रवासन्तं<sup>(२)</sup> विसमसङ्ख्<sup>(१०)</sup> जरु घोरु विसुक्कहँ पिउ घडिया नेहि वि दलेहि जाणेवि न सकहँ ॥

<sup>(</sup>१) C अगिगा।

<sup>(?)</sup> AC om.

<sup>(</sup>३) B खड़ं।

<sup>(8)</sup> A 司 [

<sup>(</sup>५) B निदिय।

<sup>(</sup>६) AC तहा। (८) C ॰ सत्तत्ता

<sup>(</sup>७) B सुइं०, A णिय। (८) A माण्डेडिय।

<sup>(</sup>१०) A विसत्य।

दय विसमसहावद्<sup>(१)</sup> वह्नहद् जो रागा उत्तरद्वारद् । सुहपसद्गि कारणि मूढमद् दुरियखारि सो उरि धरद् ॥ तहा। श्रज्जु न दिट्ट श्रज्जु तहु सक्षाउ न बोह्नद्द् पवसिउ श्रज्जु न रिमेड श्रज्जु श्रणुरत्तु न चह्नद्द । श्रज्जु विरत्ताउ श्रवत् श्रज्जु नज्जद्द उव्विगाउ दय वह्नहि सुहगत्यिचंतसंताविह भगाउ॥ दय सुणिवि न र्ज्जद्द जो कह वि। न य जो विसएहि श्रारमद्द । सुकयत्यु वियक्षणु सो सुहिउ। तस्सु समाहि[य]परं परिणमद्द ॥ ता सब्बहा उज्ज्ञिजण भोगसंगं क्षिंदिजण मोहपासं।

> (र)जाव न जरकडपूथिण सर्वंगिष्ठ गसद जाव न रोगभुयंग ष्टग्गु निद्ष इसद । ता धिमिहि<sup>(र)</sup> मणु दिज्जष किञ्जष श्रणहिष्ठ श्रज्ज किं कह्नु प्याण्ष जिष्ठ निच्चणहिष्ठ॥

एयं चिंतिलं पंचमुद्वियं लोयं काऊण पालयं कंवलरयणं।
तमेव किंदिक्ता रयहरणं करेक्ता रक्तो पायमागत्रो। धमोण
वड्ढाहि। एयं चिंतियं। राया भणदा सुचिंतियं। निगात्रो।
पेच्छह कवडक्तणेण गणियाघरं पविसद न व क्ति। त्रागासतले
गत्रो पेच्छद्द। मथकलेवरसा जणो त्रवसरद सुहाणि य ठएद।

<sup>(</sup>१) B विसमविरत्तद् ।

<sup>(</sup>२) Also quoted in Supāsanāhacarin p. 27. v. 355.

<sup>(</sup>३) C. Sup. ताव धन्म।

सो भयवं तद्देव जाद । राया भणद । निब्बिषकामभोगो भयवं ति। सिरित्रो ठवित्रो। सो संभ्यविजयसूरिसा पासे पव्न-दुत्रो॥ सिरित्रो वि किर भादनेहेण कोसाए गणियाए घरमसि-यद । सा य त्रणुरत्ता यूलभद्दे त्रतं मणुस् नेच्छद् । तीसे कोसाए उहरिया भगिणी उवकोसा । तीए सह वरस्ट्र परिवसद । सो सिरित्रो वरहदस्स किदाणि मगाद । सो भाउजायामूले भणद । एयसा निमित्तेण त्रन्हे पिउमरणं भादवित्रोगं च पत्ता । तुज्झ वि विश्रोगो जाश्रो। एयं सुरं पाए हि॥ तीए भगिणी भणिया। तुमं सुरामित्तया। एस त्रमत्तत्रो। जं वा तं वा भणिहिसि एयं पि पाएहि॥ सा पाएद। सो नेच्छद्। सा भएद। श्रलाहि मञ्ज्ञ तुमे। ताई सो तीए श्रविश्रोगं मगांतो चंदप्पमं सुरं पियद । लोगो जाणद खीरं ति। कोसाए सिरियसा कहियं। अन्नया राया भण्ड सिरियं। एरिसो मम हिन्नो तव पिया त्रासि। सिरिन्नो भण्द। सर्चं सामि। परमेयं मत्तवालएण श्रन्हं कयं। राया भण्द्। किं मर्ज्जं पियद वरहर्दे। श्रामं। कहं। पेच्छह। तश्रो तेण मयण्-फलभावियं उप्पतं समण्साहत्ये दिनं। एयं वरहद्सा देज्जाहि इमाणि अनेसिं। तेण अत्थाणीए समागयस् तं वररुइस्स दिनं। तेण उस्सिंघियं भिंगारेण<sup>(१)</sup> त्रागयं। निच्छूढो खिंसित्रो। वाउ-व्वेज्जेण पायक्कित्तं से दिन्नं। तत्ततउयं पिज्ञावित्रो मत्रो ॥

श्रूलभद्दसामी वि संस्यविजयाणं सयासे घोरागारं तवं करेद । विहरंतो पाडिलपुत्तमागत्रो । तिष्टि त्रणगारा त्रभिगाहं गेएहंति । एगो सीहगुहाए। तं पेच्छंतो सीहो उवसंतो॥ त्रन्नो सप्पवसहीए।

<sup>(</sup>१) B i. marg. वमनेन।

सो वि दिहिविसो उवसंतो। श्रको कूवफलए॥ श्रूलभद्दो कोसाए घरे। सा तुडा परीसहपराजिश्रो श्रागश्रो ति। भिण्यं। किं करेमि। उज्जाणिगेहे ठाण्यं देहि। दिन्नो। रत्तिं सव्वालंकार-विश्वसिया श्रागया चाडुं पक्या। सो मंदरो दव निक्कंपो न सक्कए खोभेडं। ताहे सन्त्रावेण पञ्जुवासद। भगवया वि पिड-बोहिया॥ कहं

सरिलक्वेहि ससुद्दो बह्हि कट्टासणेहि जद जलणो।
तोसिक्जद ता जीवो विसएहि श्रतित्तपुत्र्यो त्ति॥१॥
सुद्दरं वसिउं सह बंधवेहि रिमऊण हिययद्देटेहिं।
सुद्दरं च सरीरं लालियं पि क्रेडेवि गंतत्र्यं॥२॥
दट्टजणं धणधणं विसया पंचंगवल्लहं देहं।
एक्कपए मोत्त्रव्यं तहा वि दीहासजीवाणं॥३॥

एवमाइ सोजण साविगा जाया। जह रायवसेण श्रद्धेण समं वसेज्ञा द्यरहा बंभचांरिणी॥ पुणे य श्रिभगाहे ताहे सीहगुहाश्रो साह श्रागत्रो चत्तारि मासे उववासं काजण। श्रायरिएहिं देसि त्ति श्रद्धाट्टिश्रो। भणियं सागयं दुक्करकारयस्म ति। एवं सप्पदत्तो वि कूवफलइत्तो वि॥ यूलभइसामी वि तत्येव गणियाघरे पदिणं सब्बतामगुणियमाहारं गेएहद। सो वि चउसु मासेसु पुणेसु श्रागत्रो। श्रायरिया संभनेणं श्रद्धाट्टिया। भणित्रो य। सागयं ते श्रद्धकरदुक्करकारयस्म। ते भणंति तिन्नि वि। पेच्छह श्राय-रिया रागं करेंति श्रमचपुत्तो त्ति काउं। एत्य वि लोदश्रो वव-हारो। एस सुहं सुहेणं तत्य ठिश्रो। तहा वि य संसिच्नद्द॥ बीए विसे सीहगुहाखमणो गणियाघरं वचामि त्ति श्रिभगाहं गेएहद। त्रायरिया उवउत्ता। वारित्रो। त्रप्पिडसुणंतो गत्रो। वसही मिगिया। दिना। सा सहावेण उराजियसरीराऽविश्वसिया विभूसिया व धमां मुणेर । ती से सरीरे सो अज्झोववन्नो श्रोभा-सद् । सा नेच्छद् । पडिवोहणत्यं भणद् । जद्र किंचि नवरि देसि । किं देमि । सयसहस्रं । सो मिगाउमारङ्को । नेपाल-विसए सावगो राया। जो तहिं जाइ तस्स सयसहस्समोक्षं कंबलं देद । सो तिहं गन्नो । दिको रायाणएण । वंसदंडय-विवरे कोढूण एइ। एगत्य चोरेहिं पंथो बद्धो। सउणो वासइ। सयसहस्रं एर्। सो चोर्सेणावर्र जाणर्। नवरं एक्तंतं संजयं पेच्छद्र। वोलीणे पुणो वि वासद्र। सथसहस्तं गयं। तेण मेणावर्णा गंद्रण पुलोर्त्रो पुच्छित्रो य । त्रभए दिने कहियं। श्रस्य कंबलो। गणियाए नेमि। सुक्को। तश्रो तीसे दिन्नो। ताए वंदणियाए कूढो। सो वारेद। मा विणासेहि। सा भण्द। तुमं एयं सोयसि। ऋणयं न सोयसि। तुमं पि एरिसो चेव होहिसि त्ति उवसामित्रो॥ कहं

सील सुनिमल दीहकाल तरूणत्तिण पालिख झाणज्झयणहि पावपंतु तवचरणहि खालिख। दय हालाहलविससरिच्छविसयास निवारहि उज्जलवणु सवणु धिमिख मं फुंकद हारहि॥ त्रश्चसिख धीर पद नाणु वर त्राविज्ञ सुणिगणह गुणु। [ता] संपद खबसिम धरहि मणु श्रावद तुरियं जरमरणु॥ एवमाद श्रणुसासिश्रो संवेगमावन्नो श्रत्ताणं निंदंतो। पेच्छद परमनिग्गुणाण वि पसंसणपियत्तं। श्रहवा संतग्रणिक त्तिण्ण वि पुरिसा लक्जंति ने महासत्ता।

दयरा उण श्रलियपसंसणे वि हियए न मायंति॥

तो किं कयाद समो वि वर्षेण बगो कलहंस चरियादं श्रणुगरेद।

किं खज्जोश्रो तुलेद तरिणमंडलं ति॥

पसंसंतो थूलभइमहासुणिं दक्कामि अणुसिट्टें ति भणिजण गत्रो गुरुमूलं। त्रालोदयपिंद्धंतो विहरद । त्रायरिएहि वि

वग्घो वा सप्पो वा सरीरपीडाकरा सुणेथवा।
नाणं व दंसणं वा चरणं व न पचला भेत्तं॥
भथवं पि घूलभदो तिक्खे चंकिमाउं न उण हिन्नो।
श्रिगिसिहाए वुत्थो चाउमासं न उण दड्डो॥

एवं दुक्तरदुक्तरकारत्रो यूलभद्दो । पुव्यपिरिचया उक्कडरागा श्रिष्टियासिया । दयाणिं सङ्घी जाया श्रिंदिइदोसा य तुमे पित्यय क्ति उवालद्धो । एवं ते विहरंति ॥ सा य गणिया जहा रन्ना रिह्मसा दिन्ना जहा य यूलभद्दसा गुणे पसंसेद तहा कहाणयं श्रावस्मण दुद्व्यं ॥ जहा यूलभद्देणित्यीपरीसहो श्रहियासिश्रो तहा श्रहियासियव्यो । न उण जहा तेणं नाहियासिश्रो क्ति । (Uttar. Ţikā 3, 1) cf. viii 194-367.

॥ चाणको ॥ गोस्नविसए चणयगामो । तत्य चणगो माइणो । सो य सावत्रो । तस्त घरे साझ ठिया । पुत्तो से जात्रो सइ दाढाहिं । साझणं पाएसु पाडित्रो । कहियं च राया भविसाद त्ति । मा दोगादं जादसाद त्ति दंता घट्टा । पुणो वि त्रायरियाणं कहियं किं किञ्जड<sup>(१)</sup> । एत्ताहे वि विंबंतरित्रो राया भविसाद त्ति ॥ उम्मुक्कवालभावेण चोद्दस विज्ञाठाणाणि त्रागमियाणि । त्रंगादं चउरो वेया मीमंसा नायवित्यरो ।

त्रंगाइं चडरो वेया मीमंसा नायित्यरो।
पुराणं धमासत्यं च ठाणा चोइस त्राहिया॥१॥
सिक्बा वागरणं चेव निरुत्तं छंद-जोइसं।
कष्णो य त्रवरो होइ छच्च त्रंगा वियाहिया॥२॥

सो सावत्रो संतुद्धो। एगात्रो भह्माइणकुलात्रो भज्जा परिणीया। त्राव्या भादविवाहे सा मादघरं(२) गया। तीसे य भगिणीत्रो त्रावेसिं खद्धादाणियाण दिखात्रो। तात्रो त्रकंकियविभूसियात्रो त्रागयात्रो। सब्बो परियणो ताहिं समं संखवद त्रायरं च करेद्र। सा एगागिणी त्रवगीया त्रक्कद्द। त्रद्धिरया जाया। घरं त्रागया दिद्धा ससोगा चाणकेण। पुक्तिया सोयकारणं न जंपए। केवलं त्रंसधाराहिं सिंचंती कवोले नीससद। दीहं निब्बंन्धेण लग्गा(२)। किह्यं सगग्गयवाणीए जहिंद्वं। चिंतियं च णेणमहो त्रवमाण-हेक निद्धणतं जेणं मादघरे वि एवं परिभवो। त्रहवा

त्रि जिए । अण्ड त्त्रयस्य सयणत्तणं पयासेद् । परमत्यबंधवेण वि चिच्चिच्चद् झीणविह्रवेण ॥१॥

<sup>(</sup>१) C कर्ज A कज्ज । (२) C साव B साइय । (३) C खगो।

तहा । कज्जेण विणा नेहो त्रत्यविद्वणाण गजरवं लोए। पडिवर्षे निव्यहणं कुणंति जे ते जए विरत्ता ॥२॥

ता धणं उवज्जिणामि नेणवि उवाएण। नंदो पाडलीपुत्ते दियाईए धएं देद। तत्य वचामि। तत्रो गंद्रए कत्तियपु सिमाए पुव्यक्तसे श्रासणे पढमे निसक्षो। तं च तस्य पत्नीवदस्य राउलस्य सया ठविच्चद्र। सिद्धपुत्तो य नंदेण समं तत्य श्रागश्रो भणद्र। एस बंभणो नंदवंससा कायं श्रक्तमिजण ठिश्रो। भणिश्रो दासीए। भयवं बीए श्रासणे निवेसाहि। एवं होउ। बितिए श्रासणे कुंडियं ठवेद । एवं तद्र ए दंडयं । चडत्ये गणेन्तियं । पंचमे जालोवद्यं । धिट्टो त्ति निच्छ्ढो । पदोसमावखो ॥ ऋख्या य भण्द

को भेन स्टीय निबद्धमूलं पुनैय मिनैय विरद्धभाखम्। उत्पाच्य नन्दं परिवर्तयामि महाद्रुमं वायुरिवोग्रवेगः ॥

निगात्रो नयरात्रो<sup>(१)</sup> मगाद पुरिसं। सुयं च णेण विंवंतरित्रो राया होहामि त्ति॥ नंदस्स मोरपोसगा। तेसिं गामे गन्नो परि-व्वायगिलंगेणं। तेसिं च मयहरध्याए चंदिपयणंमि दोहलो। सो ससुयाणितो गन्नो। पुच्छंति। सो भणद् । दमं(र) दारगं देह तो णं पाएमि चंदं। पिडसुणंति। पडमंडवो कन्नो। तद्दिवसं पुष्तिमा। मज्झे किंडुं कयं। मज्झगए चंदे सव्वरसाल् हिं दवेहिं संजोएता खौरसा थालं भरियं। सद्दाविया पेच्छद् पिवद् य। उवरिं पुरिसो उच्छाउँद । श्रवणीए डोइले कालक्क्मेण पुत्तो जाश्रो। चंदगुन्तो से नामं कयं। सो वि ताव वडूद ॥

चाणको वि धाउविचाणि मगाइ। सो य दारएहिं समं

रमद् । रायनीर्द्रए वि भासा । चाणको य पडिएद् । पेच्छद् । तेण वि मिगित्रो । ऋष्ट वि दिच्च उ । भणद् । गावीत्रो लेहि<sup>(१)</sup> ॥ मा मारेच्चा कोद् । भणद् । वीरभोच्चा पुहर्द्दे । नायं जहा विषाणं पि से ऋत्य । पुच्छित्रो कस्म ति । दारएहिं कहियं । परिव्वायगपुत्तो एस । ऋहं सो परिव्वायगो । जासु जा ते रायाणं करेमि । सो तेण समं पलात्रो ॥

लोगो मिलिन्नो। पाडलिपुत्तं रोहियं। नंदेणं भग्गो परिव्वा-यगो पलाणो। श्रसीहिं पक्कश्रो लगा पुरिसा। चंदगुत्तं पडिम-णीसंडे इिकाना रवन्नी जान्नी चाणको । नंदसंतिएणं जचवल्हीग-किसोर्एणमासवारेण पुच्छित्रो। कहिं चंदगुत्तो। सो भणद्रः एस पडमसरे पविट्ठो चिट्टद । सो त्रासवारेण दिट्टो । तत्री णेण घोडगो चाणकस्य श्रिपित्रो। खगां मुकं। जाव निगुडित्रो जलोयरणहाए कंच्मं मेलद ताव ऐणं खगां घेत्रण द्हाकत्रो। पच्छा चंदगुन्तो हकारिय चडाविस्रो। पुणो पलाया। पुच्छिस्रो षेण चंद्रगुत्तो । जं वेलं सि सिट्ठो तं वेलं किं चिंतियं ति । तेण भणियं। इंदि एवं चेव सोहणं हवद्<sup>(२)</sup>। श्रज्जो चेव जाण्द्<sup>(३)</sup> त्ति। तत्रो णेण जाणियं। जोगो न एस विपरिणमद् । पच्छा चंदगुत्तो क्हाद्त्रो । चाणको तं ठवेत्ता भत्तस्मातिगत्रो बौहेति मा एत्य नज्जेजा। मोडोडस्। वाहिं निगायस्। पोट्टं फालियं<sup>(४)</sup>। दह्तिन् गहाय गन्नो । जिमिन्नो दारत्रो । त्राष्ट्य समुयाणितो गामे परिभमद् । एगंमि गिन्हे थेरीए पुत्तभंडाएं विलेवी वहिया ।

<sup>(</sup>१) BC खरिइ।

<sup>(</sup>२) BC भवति ।

<sup>(</sup>a) A आणंति C जापन ।

<sup>(</sup>४) B फोडिडगा।

एगेण इत्यो मञ्ज्ञे कूढो। सो दङ्घो रोवइ। ताए भणइ। चाणक्रमंगल(१) भोत्तं पि न-याणिस । तेण पुच्छिया भणद । पासाणि पढमं घेषांति । तं परिभाविय गत्री हिमवंतकूडं । तत्य पव्यक्री राया। तेण समं सेन्ती कया। भण्द् । नंदरक्तं समं समेणं विभंजयामो । पडिवणं तेण । श्रीयविजमाढनो एगत्य नगरं। न पडर । पविद्वो य तिदंडी वत्युणि जोएर । इंद-क्रमारियात्रो दिट्टात्रो। तासिं तणएण न पडर । मायाए नीणावियात्रो । गहियं नगरं ॥ पाडलिपुत्तं तन्त्रो रोहियं। नंदो धमादारं मगाद । एगेण रहेण जं तरिस तं नीणेहि । दो भज्जाको एगं कखं दव्वं च नीणेर् । कखा निगच्छंती पुणो पुणो चंदगुत्तं पलोएर । नंदेण भणियं जाहि ति । गया । ताए वि लग्गं-तीए चंदगुत्तरहे नव श्रर्गा भग्गा। श्रमंगलं ति निवारिया तेणं। तिदंडी भणद । मा निवारेहि । नव पुरिसज्गाणि तुन्ह्यं वंसो होही। पडिवर्ष। राउलमद्गया। दो भागा कयं रज्जं॥ तत्य एगा विसक्तस्या त्रासि। तत्य पव्ययमस्य दच्छा जाया। सा तस्य दिखा। श्रीगपरियंचेणे<sup>(२)</sup> वि विसपरिगत्रो मरिउमारद्वो । भण्द । वयंसय मरिज्जद् । चंद्रगुत्तो रंभामि त्ति ववसित्रो । चाणकेण भिजडी कया दमं नीदं सरंतेण

तुः ह्यार्थं तुः तुः संबंधं (२) मर्मज्ञं व्यवसायिनम् । श्रर्थराञ्चहरं सृत्यं यो न इन्यात्म इन्यते ॥

ठिश्रो चंद्गुत्तो । दो वि रञ्जाणि तस्म जायाणि॥ नंद-

<sup>(</sup>१) A संगल, B मंगुल। (२) C परियडणे। (३) A सामर्थों, B i. marg.।

मणसा य चोरियाए जीवंति। देसं श्रभिद्वंति। चाणको श्रषं उग्गतरं चोरगाहं मगार । गन्नो नगरबाहिरियं। दिट्टो तत्थ नबदामो कुविंदो पुत्तयदसणामरिसित्रो खणिजण विनं जन्नण-पञ्चालणेण मूलात्री उत्यादंती मंकोडए। तत्री सेाहणो एस चोरगाही ति वाहरावित्रो । समाणिऊण य दिखं तसारकः। तेण चोरा भत्तदाणाद्गणा जवयरियं काऊण्(१) वीसत्या सब्वे सकुडंबा वावाद्या। जायं निक्कंटयं रज्जं॥ कोसनिमित्तं च चाणकेण महि-डियकोडं विए हिं सिद्धं त्राढतं मञ्जपाणं। वायावेद होलं। उद्रिजण य तेसिं उप्फोसणत्यं(२) गाएइ। इमं पणचंतो गीइयं

दो मन्द्र धाउरत्तादं कंचणकुंडिया तिदंडं च।

राया नियवसवत्ती य<sup>(२)</sup> एत्य वि ता मे होलं वाएहि ॥ (४)दमं च सोजण त्रको त्रसहमाणो कसाद त्रप्रयाडियपुर्व नियरिद्धिं पयडंतो निचउमारद्धो । जन्नो

कुवियस्। त्राउरस्। य वसणं पत्तसः। रागरत्तसः। मत्तसा मरंतसा य सन्धावा पायडा होंति ॥ पढियं च तेण

गयपोययस्। मत्तस्। उपद्ययसः(५) जोयणसङ्कां। पए पए सयसइसां एत्य वि ता मे होलं वाएहि॥ त्राषो भएद

तिलग्राढयसा वृत्तसा<sup>(६)</sup> निप्फलसा बद्धसद्यसा । तिले तिले सयस इसां एत्य वि ता से होलं वाए हि॥

<sup>(</sup>१) A भत्तपाणाद्रणा जवयरिकण।

<sup>(</sup>२) С जपेमणत्यं।

<sup>(</sup>३) C यमेवसवत्ती। (8) Com. the next seven lines.

<sup>(</sup>५) B corrects उप्ययमाणस्स, A उप्ययणस्स । (६) C नृत्रिस्स ।

त्रसो भएइ

नवपाउसंमि पुषाए गिरिनदीयाए सिग्घवेयाए।
एगाइमहियमेत्तेण नवणीएण पालिं बंधामि॥
एत्य वि ता मे होलं वाएहि॥ श्रषो भणद जचाण नविकसोराण तिद्वसएण जायमेत्ताणं।
केसेहि नहं काएमि एत्य<sup>(१)</sup> वि ता मे होलं वाएहि॥
श्रषो भणद

दो मज्ज्ञ त्रित्य रयणाइँ (२) सालिपसूई य गहभिया य । किला किला वि रहंति एत्य वि ता ने होलं वाएहि॥ त्रालो भणद

सयसुक्तिलिनिचसुयंधो भज्ज ऋणुव्यय निष्य पवासो।
निरिणो य दुपंचसक्रो य(१) एत्य वि ता से होलं वाएहि॥
एवं नाऊण दव्वं मिगायं। जहोचियं कोट्टागारा भरिया
सालीणं। ताक्रो किन्ना किन्ना पुणो जायंति। श्रासा एगदिवसजाया
मिगाया। एगदिवसियं नवणीयं॥ सुवसुष्पायणत्यं च चाणक्रेण
जंतपासया कया। केद्र भसंति वरदिख्या। तक्रो एगो दक्खो
पुरिसो सिक्बाविक्रो। दीणाराण थालं भरियं। सो भणद्र। जद्र
ममं कोद्र जिणद्र तो थालं गेएहुउ। श्रह श्रहं जिणामि ताहे
एगं दीणारं जिणामि। तस्म दुच्छाए पासा पढंति। श्रक्रो न
तीरए जिणिछं। जह सो न जिप्पद्र एवं माणुसलंभो वि। श्रवि

<sup>(</sup>१) AC तत्य।

(Uttar. Tikā 2, 43) ef. x. 1-35.

यूलभहो त्रायरित्रो चोह्सपुव्यो कयाद गत्रो एगस् पुव्यपिय-मित्तस्य घरं। महिलं पुच्छद्द। सो त्रसुगो कि गत्रो ति। सा भणद्द। विक्विणं। तं च घरं पुव्यं खट्टं त्रासि। पच्छा पिडय-सिडयं जायं। तस्स पुव्यिक्षएहिं एगस्स खंभस्स हेट्टा दव्यं निहेक्षयं। तं सो त्रायरित्रो नाणेण जाणद्द। पच्छा तत्तोड्यतं हत्यं काऊण भणद्द।

द्मं च एरिसं तं च तारिसं पेच्छ केरिसं जायं द्य भण्द थूलभद्दो सन्नायघरं गन्नो संतो ॥ दमं एरिसं दव्यजायं सो श्रनाण्ण भमद । एवं च भण्माणे जणो जाण्द । जहा घरमेव पुव्वं लट्टं द्याणिं तु सिडयपिडयं दट्टं । श्रणिचयापरूवणत्यं भयवं निदंसेद ॥ सो श्रागन्त्रो । महिलाए सिट्टं जहा थूलभद्दो श्रागन्त्रो श्रासि । सो भण्द । थूलभद्देण किंचि भण्यं । न किंचि नवरं खंभद्धत्तं हत्यं दावंतो भण्या दन्नो (१) । दमं च एरिसमित्यादि । तेण पंडिएण नायं । जहा एत्य श्रवसं किंचि श्रत्य । तेण खण्यं जाव नाणापगाराणं रयणाणं भरियं कलसं पेच्छद ॥ (Uttar. Tīkā 2, 13) cf. xiii. 1—141.

तेणं कालेणं तेणं समएणं जीयंतसामिपडिमावद्वयरेण समुष्यनं श्रित्य दसपुरं नाम नयरं। तत्य सामदेवा नाम माइणो। तस्म रुद्देशमा भारिया। तौसे पुत्तो रिक्वित्रो। तसाणुजो फग्गु-रिका मो य रिका मो जं पिया से जाणद तं तत्थेव महिज्जिमो। पच्छा घरे न तीरद पढिउं ति गन्नो पाडलिपुत्तं। तत्य चत्तारि वेए संगोवंगे श्रधिज्ञिश्रो। समत्तपारायणो साखापारश्रो जाश्रो। किं बद्धणा चोद्दस विज्ञाठाणाणि गहियाणि तेण। ताहे श्रागश्रो दसपुरं। ते य रायकुलसेवगा नज्जंति रायकुले। तेण संवि-दियं(१) रक्नो कयं(२) जहा एमि । ताहे ऊसियपडागं नयरं कयं । राया सबसेव श्रमोगद्वाए निगाश्रो। दिहो सक्कारिश्रो। श्रगा-हारा य से दिन्नो। एवं सो नयरेण सब्बेण श्रभनंदिज्जंतो हत्य-खंधवरगत्रो त्रपणो घरं पत्तो। तत्य वि बाहिरवांतरिया परिसा त्राढाद् (३) तं पि वंदणकत्तसाद्दसोभियं। तत्य बाहिरियाए उवट्टाण-सालाए ठित्रो लोयस्। त्रग्घं पिडच्छद् । ता हे वयंसगे बंधू य सब्वे त्रागए पेच्हद् । घरं च से द्पयचलप्ययिहर ससुवसाद्गा भरियं। ताहे चिंतेर । त्रमं न पेच्छामि । ताहे घरं त्रद्यत्रो मायरमभि-वाएइ। ताए य भषद्<sup>(४)</sup>। सागयं पुत्त त्ति। पुणर्वि मञ्झत्या श्रक्कद्र। सो भण्द्र। किं न श्रमो तुन्द्रं तुट्टी जेणं मए सव्यं नयरं

The following story is verbally taken from Haribhadra's Com. on the Āvaśyaka Niryukti

<sup>(</sup>१) A संदिसियं C संसितियं।

<sup>(</sup>२) C किस्यं।

<sup>(</sup>३) Badds पच्छा घरं गच्छो।

<sup>(</sup>४) A तार इमाइ भणति, B ता हे अ भणइ।

विन्हर्यं चोद्दसाणं विज्ञाठाणाणं त्रागमे कए। सा भणर्। कहं एत मम तुरी भविसार। जेणं तुमं बह्नणं सत्ताणं वहकरणं श्रहिज्जि-उमागत्रो। जेण संसारो विङ्कित तेण कहं तुस्मामि। किं तुमं दिद्विवायं पिंडजमागत्रो॥ पच्छा सो चिंतेर । केत्तित्रो सो होही। तं पि ऋज्ञामि जेल माउतुरी भवद् । किं मम लोगेलं तोसिएलं । ताई भण्द । ऋसो किं सो दिष्टिवात्रो । सा भण्द । साहणं दिद्विवात्रो॥ ताचे सो नामसा त्रक्खरत्यं चिंतिउमारङ्को। दृष्टीनां वादो दृष्टिवादः। ताचे चिंतेद्र। नामं चेव सुंदरं। जद कावि श्रज्झावेद तो श्रज्झामि। माया वि तोसिया भवद्। ताई भण्दा किहं ते दिश्विवायजाणंतगा। सा भण्दा ऋन्ह उच्छ्घरे तोसलियुत्ता नामायरिया। सो भण्द कर्स श्रज्झामि। मा तुओ उस्मृगा होह। ताहे सो दिट्टिवायनामत्यं चेव चिंतंतो न सुत्तो रित्तं। विद्वयदिवसे श्राप्यभाए चेव पष्टिश्रो। तस्स पिद्रिमित्तो वंभणो उवनगरगामे परिवसद् । तेण स हिज्जो न दिट्टो ऋज पेच्छामि एं ति उच्छ्लहीत्रो गहाय नव पडिपुषात्रो एगं च खंडं<sup>(१)</sup> संसुहमेद्<sup>(२)</sup>। सो पत्तो पुच्छद् । को तुमं। सो भण्द्र । श्रज्जरिवत्रग्रोऽहं। सो तुद्दो उववूहर्। सागयं श्रहं तुओ दहुमागत्रो । ताहे सो भण्द । त्रतीहि ऋहं सरीरचिंताएं जामि । एयात्रो उच्छ्लहीत्रो त्रंबाए पणामेज्ञासि भणेज्ञासु य । दिहो मए श्रज्जरिक्तश्रो। श्रहमेव पढमं दिहो। तेण तहेव सिट्टं। सा तुट्टा चिंतेर् । मम पुत्तेण सुंदरं मंगलं दिट्टं। नव पुव्वा घेत्तवा खंडं च। सा चिंतेइ। मए दिट्टिवायसा नव श्रंगाणि

<sup>(</sup>१) BC add इमोयमीति। (२) Com.

त्रज्ञ्चयणाणि वा घेत्तवाणि दसमं न सवं। ताहे गत्रो उच्छ्घरं। तत्य चिंतेद् । किह एमेव त्रतीमि मोहो(१) जहा त्रयाणंतो । जो एएसिं सावगो भविसाद तेन समं पविसामि ति॥ एगपासे श्रच्छर पत्नौणो। तत्य य ढडूरो नाम सावश्रो। सो सरीरचिंतं काऊण पडिसायं वचद । ताई तेण द्रिष्ट्रिण तिन्नि निसी हियाची कयात्रो । एवं सो दरियाए दड़रेणं सरणं(र) करेद्र । सो पुण मेहावी तं श्रवधारेद्र। सो वि तेणेव कमेण खवगत्रो। सब्वेसिं साइणं वंदणं क्यं। सो सावगो न वंदिश्रो। ता हे श्रायरिए हिं नायं(२) । एस न सङ्घो । पच्छा पुच्छद् । कन्नो धसागमो । तेण भणियं। एयस्। सावगस्। मृलात्रो। साहृहि य कहियं। जहेस सङ्रीपुत्तत्रों(१) जो सो कहं हत्यखंधेण श्रद्गणीत्रों(६)। कहं ति। ताई सवं साहर । ऋहं दिट्टिवायं ऋज्झार् छं तुवं पासमागत्रो । त्रायरिया भणंति। त्रन्ह दिक्खात्रक्ष्वगमेण त्रज्झाद्रज्जद्। भणद्। पव्यथामि<sup>(ई)</sup>। सो वि परिवाडीए ऋज्झाद्क्कद् । एवं होउ त्ति परिवाडीए श्रज्झामि। किं तु मम एत्य न जाद पव्यद् । श्रन्नत्य वचामो । एस राया ममाणुरत्तो । श्रन्नो य लोगो पच्छा ममं बला वि नेज्जा। तन्हा श्रव्लहिं वचामो। ताहे तं गहाय श्रव्यत्थ गया। एसा पढमा सेइनिप्फेडिया॥ एवं तेण ऋचिरेण कालेण एकारस श्रंगाणि श्रहिज्जियाणि जो दिद्विवाश्रो तोसलिपुत्ताणं श्राय-रियाणं सो त्रणेण गहित्रो । तत्य य त्रज्जवद्रा सुब्वंति ज्गपहाणा ।

<sup>(</sup>१) B गाहो।

<sup>(</sup>२) A om. C and Haribhadra दढरेणं सरेणं। B दड्डरे गाढाइससेण।

<sup>(</sup>३) A om. (५) B अभिणीओ।

<sup>(</sup>४) B ० सुच्चो पुण्यो । (६) A पव्यक्तामि ।

तेसिं दिद्विवात्रो वक्तत्री श्रत्थि। ताहे सो तत्थ वचर उच्चेणि-मज्द्वेणं । तत्य य भद्गुत्ताणं घराणं त्रंतियं उवगत्रो । तेहिं त्रण-वूहिको धन्नो कयत्यो त्ति। ऋतं च। ऋहं संलिहियसरीरो नित्य मम निज्ञामत्री। तुमं निज्ञामत्री होहि। तेण तह ति पडि-वसं। तेहिं कालं करेंतेहिं भएद। मा वदरसामिणा समं श्रच्छे-ज्ञासि वासं। पडिसाए ठित्रो पढेज्ञासि। जो तेहिं समं एगमवि रित्तं संवसद सो तेण सह मरद। तेण पडिस्स्यं। कालगए गत्री वद्रसामिसगासं। बाह्रं ठित्रो। ते वि सुविणयं पेच्छंति। जहा किर मम खीरपडिगाहत्रो भरित्रो त्रागंतुएए पौत्रो। समासासित्रो य। त्रवसिट्टं च घेवखीरं। पभाए साहण साहंति। ते त्रन-मनाण वागरंति । गुरू भणंति । न-याण्ह तुन्ये । अञ्ज मम पिंडच्छत्रो एहि ति। सो किंचूणं सुत्तं त्रहिच्चिहि ति। पभाए त्रागत्री त्रज्ञर्कित्त्रो पुच्छित्रो । कत्तो । तोसलिपुत्ताणं सया-सात्री त्रज्ञर्क्तित्री। त्रामं। साज्ञ सागयं। कहिं ठित्री। बाहिं। ता हे त्रायरिया भणंति। बाह्यं ठियाणं(१) किं जायद त्रज्याद उं किं तुमं न-याणिस । ताई सो भण्द । खमासमणेहिं ऋहं भद्द-गुत्तेहिं भणित्रो। बाहिं ठाएजासि। ताहे उवउत्ता जाएंति। सुंदरं। न निकारणे भणंति त्रायरिया। त्रच्छह। ताहे त्रज्याद् उ पवत्तो। अचिरेण कालेण नव पुव्वा अहि जिया दशमं आढतो घेतुं। ता हे श्रज्जवद्गा भणंति। जवियं ति करेहि। एयं परि-कसं एयसा। तादं पि सुक्तमाणि चडव्वीसं जवियाणि गहियाणि श्रिणेण। सो वि ताव श्रन्हाद् ॥ दश्रो य से मार्थापियरो सोगेण

<sup>(</sup>१) BC बिहिष्याणं।

गहिया। उच्चोयं करिस्सामि। श्रंधकारतरं कयं। ताहे ताणि ऋषाहिति। तह वि न एद्। तऋो उहरको से भाया फग्-रक्तित्रों सो पट्टवित्रों। एहि सव्वाणि वि पव्वयंति जद् त्रावह। सो तस् न पत्तियद। जद ताणि पव्ययंति तो तुमं पव्य-याहि। सो पव्यद्रश्रो॥ श्रज्हाश्रो य श्रज्जर्कितश्रो। जविएसु श्रतीव घोलिश्रो। पुच्छद् । भयवं दसमस्। पुव्यस्। तिं सेसं। तत्य बिंद्ससुद्दसरिसवमंदरेहिं दिट्टंतं करेंति। बिंद्मेत्तं गहियं ते। ससुद्दो श्रच्छद् । ताई सो विसायमावन्नो । कत्तो मम सत्ती एयस्। पारं गंतुं। ताचे श्रापुच्छ्द्। भयवं श्रहं वच्चामि। एस मम भाया त्रागत्रो। ते भणंति। त्रज्ञाहि ताव। एवं सो निचमेव त्रापुच्छद् । तत्रो त्रज्ञवद्गा उवउत्ता । किं ममाउं चेव वोच्छि ज्ञिंतगं। ता हे ना पेण नायं। जहा मम थोवमा उंन य एस पुणो एहि ति। श्रश्रो ममाहिंतो वोच्छि जिहिति दसमपुर्वं। तत्रो तेण विसक्तित्रो दसपुरं गत्रो। तत्र्य सब्वो सयणवग्गो पव्वावित्रो माया भाया भगिणी॥ (१)जो सो तस् खंतत्री सो वि तेसिं ऋणुरागेणं तेहिं समं चेव ऋच्हद । न पुण लिंगं गेएहद लज्जाए। किह समणत्री पव्यदस्तं। एत्य मम ध्रयात्री सुएहात्रो नत्तर्भो । तासिं पुरुत्रो न तरामि नगात्रो ऋच्छि । सो तत्य श्रच्छर ! बद्धसो श्रायरिया भएंति । ताहे सो भएर । जद ममं जुवलएणं कुंडियाए क्त्रएणं उवाहणाहिं जन्नोवद्रएण य समं पव्यावेह तो पव्यथामि । पव्यावित्रो । सो पुण चर्णकरण-सज्झायं त्रण्यत्तंतेहिं गेएहावियव्यो । ताहे भणंति । त्रच्छह

<sup>(</sup>१) all down to the end is omitted by Hemacandra.

तुकी किडिपट्टएएं। सो वि घेरो भणद् । इन्तएण विणा न तरामि। ताहे भणंति। श्रच्छउ एयं पि। करगेण विणा द्कां उचारपासवणं वोसिरिजं। तहा वंभसुत्तगं वंभणिचिधं श्रव्छउ त्ति । त्रवसेसं सव्वं परिहरद् ॥ त्रज्ञया चेद्रयाणं वंदया गया । त्रायरिया चेडह्वाणि गाहेंति। भणह। सब्वे साज्जणो वंदामो एयं इत्तर् मोत्तं। एवं भणिश्रो। ताहे सो जाणर । इसे मम पुत्ता नत्त्वा य वंदिक्वंति। ऋहं कौस न वंदिक्वामि। ताहे सो भएर। किमहं न पव्यक्त्रों ति। ताणि भणंति। किं पव्यद्यगाणीवाहणकरगक्तवंभस्त्तगाईणि भवंति। ताहे सो जाणद् । एयाणि वि ममं पिडचोदंति ता क्ड्रेमि। ताहे से पुत्तं भणद् । श्रलाहि पुत्तगा इत्तेणं । ताहे भणंति । जाहे उएहं होहिद्द ता है कष्पो उवरिं करिहि ति । एवं ताणि मोत्तं करद्र हो। तत्थ से पुत्तो भणद्र। मत्तर्एणं चेव सखाभूमि गमार्। एवं जालोवर्यं पि सुयर्। ताहे श्रायरिया भणंति। को वा श्रन्हे न-याणद् जहा वंभणा। एवं तेण ताणि सुकाणि। पच्छा ताणि पुणो भणंति। सब्वे वंदामो मोत्त्रण किष्यदृद्धं॥ ताई सो रहो भण्द । सह श्रज्जयपज्जएहिं ममं मा वंदह । श्रन्ने वंदेहिंति ममं । एयं कडिपदृयं न कड्डेमि॥ त्रवया तत्य साह भन्तं पचक्खाद्रना कालगत्रो। ताई तसा निमित्तं कडिपदृयवोसिरणदृयाए त्रायरिया भणंति। एयं महापालं भवद् जो साइं वहद्। तत्य य पढमं पव्यद्या सनिया। तुओ भणेज्ञाह। श्रन्हे चेव वहामो। एवं ते उवद्विया। तत्यायरिया भएंति। श्रन्हं सयएवगा। मा निज्ञरं पावउ जं तुकी चेव सब्वे। भण्ह ऋष्टे चेव वहामी। ताई सो घेरो भण्द्र।

किं पुत्त एत्य बद्धतिरया निज्जरा । श्रायरिया भणंति । बाढं किसेत्य भाणियवं। ताई सो भणद्। तो खाद श्रहं पि वहासि। त्रायरिया भणंति। एत्य उवसग्गा उप्पर्जाति। चेडक्वाणि लगांति। जद् तर्सि श्रहियासेउं तो वहाहि। श्रह नाहियासेसि ताई ऋन्हं न सुंदरं भवर । एवं सो घेरो कन्नो । ताई सो उक्तिनो । साह पुरुत्रो वचंति पच्छत्रो संजर्दत्रो ठियात्रो । ता हे खुडुए हिं भिणयपुर्वे हिं कडिपट्ट यो तस्य कडियो। सो तं मयगं बज्जाए मोत्तमार्द्धो। ताचे श्रवेचिं भणिश्रो। मा मोचिहिसि। तत्थ से श्रद्भेण कडिपदृत्रो काऊण पुरत्रो दोरेण बद्धो । ताहे सो लिक्जियो तं वहद् नगात्रो । मा पेच्छंति सुएहात्रो । एवं तेण वि उवसग्गो उद्दित्रो क्ति काऊण वूढं। पच्छा श्रागश्रो तहेव। ताहे श्रायरिया भणंति। किं श्रज्ज खंता द्मं। ताचे सो भण्द्। सो एसो ऋज पुत्त उवसग्गो उद्विश्रो। त्राणेह साड्यं ति सूरिणा भणिए सो भणद्र। किमेत्य साडएणं। जं दट्टब्वं तं दिट्टं। चोलपट्टश्रो चेव मे भवछ। एवं ताहे(१) चोलपट्टयं गेएहाविश्रो। तेण पुब्निं श्रचेलपरीसहो नाहियासिश्रो। पच्छाहियासिश्रो ति।

# ॥ ऋषिमएडलस्तोचम् ॥

(Verses 155-218.)

्जिस् य त्रभिनिक्खमणे चोरा संवेगमागया खिप्पं। तेणं सह पव्यद्या जंबं वंदामि ऋणगारं ॥ १५५ ॥\* सीहता निक्वंतो सीहत्ता चेव विहरिश्रो भयवं। जंबू पवरगणहरो वरनाणचरित्तसंपन्नो ॥ १५ ६॥\* मगहासुं सुगामे रृडुउडो श्रज्जवं च रेवर य। तेसिं चिय भवदत्तो भवदेवो जिट्टपव्यद्त्र्यो ॥ १५०॥\* तेण कणिहो भाषा परिणीत्रो नागवासुदं धूयं। कवडेणं पव्याविय भवदेवो ता सुरो जान्त्रो ॥ १५ ८ ॥\* पजमरहरायगेहे वणमाला देविजयरसरहंसो । नामेण सिवकुमारो कुमरो त्रंते उरंमि ठित्रो ॥ १५८॥\* क्टुं क्ट्ठेण तवं श्रायं बिलपार एए जो कासी। द्ढधमाकयाहारो भावमुणी वरिसवारसगं॥ १६०॥\* होजण विज्ञुमाली देवो बंभे चर्त्त रायगिहै। द्रभाजसहस्स धारणि- पुत्तो पडिबोहियकलत्तो ॥ १६१ ॥ रि\* जो नवज्ञ्ञणपसरे विजलियकंदणदणमाहणो। सो जंबू परमरिसी अपिक्सो नेवली जयउ॥१६२॥ सिरिजंबुदंसणेणं पडिबुद्धो परिवृडो परिजणेणं। गुणमिणपभवो पभवो च चदसपुब्वी दिसं अहं ॥ १६३॥

<sup>(</sup>१) In the commentary these 7 verses are said to be only found in some modern MSS. and they are called খংকৰ "spurious." The commentary was written 1497 A.D.

सिज्जंभवं गणहरं जिएपिडमादंसपेण पिडवृद्धं। मणगपियरं दसाका लियसा निज्जूहमं वंदे ॥ १६४॥ च उदसपु विसा नमो जसभइसा वि<sup>(१)</sup> जसा दो सौसा। संभ्रयविजयनामा घेरो(र) तत्त भद्दबाह्न य ॥ १६५॥ दसकप्पव्यवहारा निज्जूढा जेण नवमपुव्याश्रो। वंदामि भद्दबाहुं तमपिक्सिमसयलसुयनाणि ॥ १६६॥ एको गुहाद हरिणों बीत्रों दिट्टीविसस्स सप्पस्स । तद्त्रो वि क्रूवफलए कोसघरे यूलभद्रमुणी ॥ १६०॥ सीहो वा सप्पो वा सरीरपीडाकरा मुख्यवा। नाणं व दंसणं वा चरणं व न पचला भिन्तं ॥ १६ ८॥(२) [ न दुक्करं श्रंवयलुंबितोडणं न दुक्करं सिक्खियनचियं मए<sup>(४)</sup>। तं दुक्करं तं च महाणुभावं जं सो मुणी पमयवर्णम वृत्थो ॥१ ६८॥\* निचं पि तसा निममो कमकमलं विमलसीलकलियसा। त्रदुकरदुकरकारयस्। सिरियूलभइस्(प)॥ १७०॥\* जो हावभावसिंगारसार्वयणेहि णेगक्वेहिं। वालगां पि न चिलियो तसा नमो यूलभइसा ॥ १७१ ॥\* कोसाए जवंतीए पुराणपूर्यारहस्मभिणियादं। जो मण्यं पि न खुभित्रो तसा नमो घूलभद्दसा॥ १७२॥\* जो ऋचुबाडलायनपुनपुनेसु मन्द्र ऋंगेसु । दिट्टेस वि न इ खुभित्रो तसा नमो यूलभइसा॥ १७३॥\*

<sup>(</sup>१) A ॰ स्मामि तसा।

<sup>(</sup>२) MSS. थेरे।

<sup>(</sup>३) verses 168 and 182 are quoted above p. 11.

<sup>(8)</sup> A ॰ निवियर, B has only the of 169—pratikal 18.

<sup>(</sup>५) MS. usually writes খুলি॰।

जो मह कडक्डविक्खेवितक्खसरधारणीहि ++++। मेर व्य निप्पकंपो स घूलभद्दो चिरं जय ।। १०४॥\* त्रखिलयमर्ह्वंदप्पमद्देषे लद्धनयपडागसा । तिकालं तिविहेणं नमो नमो यूलभद्सा ॥ १७५॥\* कोसासंसग्गीए ऋग्गीए जो तया सुवन् वा उच्छलियवज्ञलतेत्री स यूलभदो सुषी जयउ ॥ १७६ ॥\* वंदामि चलणज्ञयलं मुणिणो सिरियूलभइसामिसा। जो कसिणभुयंगीए पडिन्रो वि सुद्दे न वि डिसिन्रो ॥ १७० ॥\* पणमामि ऋहं निचं पयप उमं तस् यूनभद्रस्।। त्रद्भक्तिपिक्कियादं कोसाए न जेण गणियादं ॥ १७८ ॥\* धनो स थूलभद्दो मयरज्ज्ञयकुंभिकुंभनिमाहणो। नियाहियमोहमसो जो गुरुणा वित्रत्रो ऋहियं॥ १७८॥\* न खमो सहस्मवयणो वि विनिषं यूलभद्द्याणिगां। तिजयदमणो वि मयणो खयं गन्नो जत्य मयणं व ॥ १८०॥\* पणमह भत्तिभरेणं तिकालं तिविह्नरणजोएणं। सिरिथूलभद्पाए निह्णियकंदप्पभडवाए॥ १८१॥\* ।(१) भयवं पि यूजभदो तिक्वं चंकिमाउं न उण किन्नो। श्रिमिसिहाए वृत्यो चाउमासं न वि य दड्ढो ॥ १ ८ २ ॥ चउरो सीसे सिरिभइबाइणो चउहि रयणिजामेहिं। रायगिहे सीएनं कयनियकचे नमंसामि॥ १८३॥

<sup>(?)</sup> The verses 169—181 are, according to the commentary, only found in (at that time) modern MSS.

जिणकण्पपरीकणं जो कासी जसा संयवमकासी। सिट्टिघरिम सुहत्यी तं अञ्चमहागिरिं वंदे ॥ १८४॥ कोसंबीए जेणं दमगो पव्यावित्रो तत्रो जात्रो। उज्जेणीए संपद् - राया सो नंद सुहत्थी ॥ १८५॥ सोजण गुणिक्वंतं सुहत्थिणा निलणगुस्ममञ्ज्ञयणं। चद्रत्त भज्जात्रो बत्तीसं॥ १८६॥ तकालं पव्यद्रश्रो तिहि जामेहि सिवाए अवचसहियाए विहियखवसगा। साहियकच्चो तियसेहि पूद्रश्रोऽवंतिसुकुमालो ॥ १८७॥ निज्जहा जेण तथा पन्नवणा सव्वभावपन्नवणा। तेवीसइमो पुरिसो पवरो सो जयउ सामज्जो ॥ १८८॥ पढमणुत्रोगे कासी जिणचिक्कदसारचरियपुव्यभवे। कालगसूरी बज्ज्यं लोगणत्रोगे निमित्तं च ॥ १८८॥ श्रक्रसमुद्दगणहरे द्ब्बलिए घिष्पए पिही सव्वं। सुत्तत्थचरमपोरिसि ससुद्विए तिन्नि किद्रकमा ॥ १८०॥ सङ्गण गंतिभंडग- पसुद्दे दिट्टंतए गमितस्।। मंगुसा न किदकसं न य वीसुं घिप्पई किंचि॥१८१॥<sup>(१)</sup> जाइसरे(र) सीहगिरी वरसीसा त्रासि जिस्समे चउरो। धणगिरिथेरे समिए वद्रे<sup>(३)</sup> तह त्र्रिहिदेने<sup>(४)</sup> य॥ १८२॥ सुमिणे पौत्रो पयपुत्रपडिगहो(५) जस्स हरिकिसोरेणं। सिरिवद्रसमागमणे(१) ं तं वंदे भद्युत्तगुरं ॥ १८३॥

<sup>(</sup>१) Comm. रतेषां चतुर्णांमपि चरित्रं प्रायः कापि न दश्यते।

<sup>(</sup>२) A जाय॰, B जाई।

<sup>(</sup>३) A वय ।

<sup>(8)</sup> B खरह।

कनाविनंतरदीववासिणो तावसा वि पव्यदया। जस्मादसयं दट्टं तं समियं वंदिमो समियं ॥ १८४ ॥ वेसमणसा उ सामाणित्रो चुत्रो वग्गवरविमाणात्रो । जो तुंबवणे धणगिरि श्रज्जसुनंदासुत्रो जाश्रो ॥ १८५ ॥<sup>(१)</sup> ्रतुंबवणसन्त्रिवेसाउ निगायं पिउसगासमह्रीणं । क्सासियं क्सु ज्यं माऊद समित्रयं वंदे ॥ १८ ६ ॥\* जो गुज्झगेहि बालो निमंतित्रो भोयणेण वासंते। निच्छयविणीयविणत्रो तं वयरिसिं नमंसामि ॥ १८७ ॥\* उज्जेणीए जो जंभगेहि त्राणिक्वऊण य्यमहित्रो (२)। त्रक्वीणमहाणसियं सीहगिरिपसंसियं वंदे ॥ १८ ८ ॥\* जस्म ऋण्काए वायगुत्तर्णे(र) दसपुरिक नयरिका। देवेहि कया महिमा पयाणुसारिं नमंसामि ॥ १८८ ॥\* जो कन्नार्धणेण्<sup>(४)</sup> वि निमंतित्रो ज्ञाणीम गिह्वर्णा। नयरिम कुसुमनामे तं वयरिरिसं नमंसामि॥ २००॥\* जेणुद्धरिया विज्ञा आगासगमा महापरिन्नात्रो । वंदामि ऋज्जवयरं ऋपिक्किमो जो सुयहराणं॥ २०१॥\* भणद् य त्राहिं डिज्ञा जंबुद्दीवं दमाद् विज्ञाए। गंद्रण माणुसनगं विज्ञाए एस से विसन्त्रो ॥ २०२ ॥\*

<sup>(</sup>१) After this verse A has the following words which are reckoned as a verse:

जर सुकयन्भवसाओं असायायसुसियं र्भ वयर। गिराइलडरणं कमारयपमञ्जणं धीर॥ The verses 195 and 206 belong together. (१) B युद्रवियो।

<sup>(</sup>३) A adds sec. m. w, B गत्तको। (४) B कपहाय।

भणद् य धारेयवा न इ दायवा मए दुमा विका। त्रणड्रिया य मण्या होहिंति ऋत्रो(१) परं ऋते ॥ २०३॥\* माहेसरीउ<sup>(२)</sup> सेसा पुरीउ<sup>(२)</sup> नीया ज्ञ्यासणगिहात्रो । गयणयलमणुवद्क्ता वयरेण महाणुभावेणं॥ २०४॥\* जसासि य वेडव्विय- नहगमणपयाण्सारिलद्भीत्रो । तं वंदे जादसरं ऋपिक्छमं सुयहरं वयरं ॥ २०५ ॥]\*(8)नाणविणयणहाणेहि पंचहि सएहि जो सुविहियाणं। पाउवगत्रो महत्पा तमज्जवयरं नमंसामि ॥ २०६॥ करुणाए वयरसामी जं उन्झिय उत्तमहम्मीणो<sup>(५)</sup>। श्राराहियं लहुं तेण खुडुएणावि संतेण ॥ २००॥ तस्य य सरीरपूर्यं जं कासि रहेहि लोगपाला उ। तेण रहावत्तिगरी अञ्ज वि सो विस्तुत्रो जास्रो॥ २०८॥ सोपारयंमि नयरंमि वयरसाहा विणिगाया जत्तो। सिरिवयरसामिसीसं तं वंदे वयरसेणरिसिं<sup>(इ)</sup>॥ २०८॥ नाऊण्<sup>(७)</sup> गहणधार्ण- हाणिं<sup>(८)</sup> चउहा पिहीकश्रो जेण। ऋण्योगो तं देविंदवंदियं रिक्वयं वंदे ॥ २१० ॥ निष्फावकुडसमाणों जेण कत्रो त्रज्ञरक्वित्रो सूरी। मुत्तत्यतद्भयवित्रो तं वंदे पूसित्तगणिं ॥ २११ ॥

<sup>(</sup>१) A तची। (२) B माहेसुरेंद्र। (३) B प्रशेद।

<sup>(</sup>४) Comm. अवापि केष्चिन्नवीनादर्भेषु पूर्वाचार्यकताः प्रचेपरूपा इसा स्कादम गाया इस्रेते। These verses except the last one are taken from the Avasyaka Niryukti 8, 40 ff.

<sup>(</sup>a) A ॰ मुझी ॰। (ई) A वर्र ॰।

<sup>(</sup>o) B निमल्ण। (८) B दारणं।

गहियनवपुव्यसारो दृब्बलियापूसिम्तगणिवसहो। विंद्यो अवंद्यपाढो न खोहित्रो परपवाएहिं॥ २१२॥ द्विक्वंमि पण्ट्टे पुणरवि मेलिन् समणसंघात्रो । पवित्रत्रो खंदिलेण तथा ॥ २१३ ॥(१) मज्जराए त्रणत्रोगो खमदममद्वगुणेहि संपन्ने। **सु**त्तत्थरयणभरिए देवड्ढिखमासमणे कासवगुत्ते पणिवयामि ॥ २१४ ॥ फग्सिरिसमिणनाद्त सावयसचिसिरिसावियाथ्णियं। श्रोसिषणीद चरमं वंदे द्ष्यसहसुणिवसहं ॥ २१५ ॥ एए श्रन्ने वि रिसी तीए एसें(र) य वदृमाणे य। भरहेरवद्विदेहे पणमामि सया वि तिविहेणं॥ २१६॥ श्रजाउ वंभिसुंदरि- रायमर्चंदणापसुक्खाश्रो। कालत्तए विजास्रो तास्रो विनमामि भावेणं॥ २१०॥ जो पढद गुणद निमुणद दणमो गुणसंथवं महरिसीणं। सिरिधमाघोसमणहं काउं सो लहर सिद्धिसुहं॥ २१८॥

<sup>(</sup>१) A inserts the following words (in Guzerātā) which are reckoned as a verse इचानुयोग गणितानुयोग चरणकरणानुयोग धर्मकथानुयोग ४ ए चारि खनुयोग कह ॥ (२) A इस्से, B एसे।

सिज्जंभवं गणहरं जिलप डिमादंसणेल प डिब्द्धं। मणगपियरं दसाका जियसा निज्जूहर्ग वंदे ॥ १ ॥ मणगं पडुच सिञ्जंभवेण निज्जूहिया दसन्त्र्यणा । वेया लिया द ठविया तन्हा दसका लियं नाम ॥ २ ॥ क्हिं मारेहिं ऋहीयं ऋज्ञ्चयणिमणं तु ऋज्ञमणगेण। क्सासापरियात्रो त्रह कालगत्रो समाहीए ॥ ३॥ त्राणंदयंसुपायं कासी सेज्जंभवा तर्हि घेरो। जसभद्दस्य य पुच्छा कहणा य वियालणा संघे॥ ४॥ तम्हारिसा वि स्णिवर मोहपिसाएण जद्ग क्लिकांति । ता साइ तुमं चिय धीर धीरिमा कं समिसया ॥ ५ ॥ दसत्राज्यायणसमेयं सिज्जंभवसृरिविरद्यं एयं। लक्डयाउयं च नाउं श्रद्वाए मणगसीसस्।। ६॥ एयात्रो दो चुनाउ त्राणिया जिन्तिणीद त्रजाए। सौमंधरपासात्रो भवियजणविबोह्रणद्राए ॥ ७ ॥ खुक्को ऽसणदी हम्मी अहियं कारावित्रो [स] अञ्जाए। रयणीए कालगत्रो त्रज्ञा संवेगमावना ॥ ८॥ कहमेयं संजायं रिसिइचा पाविया मए घोरा। ता देवयाद नौया सौमंधरसामिणो पासे ॥ ८ ॥

सीमंधरेण भणिया अर्ज खुलो गन्नो महाकप्पे।

मा झूरसु ऋष्पाणं धमामि य निचला होसु॥ १०॥

Verses 1-4 occur in the Niryukti; I do not know whence the rest is taken. Verses 7-10 refer to the legend related in IX 84-100.

on Rsimandalastotra v. 210-212.

इतश्चास्मिनगणे अभूवनपुष्यमित्रर्षयस्त्रयः । एको दुर्विकापुर्यो घृतवस्ता इयौ परौ ॥ १०४॥ यसु दुर्वसिकापुष्यस्तस्य विसारति शुतम्। त्रगुण्यमानं गुण्यन्दुर्वलस्तेन सो ऽधिकम्॥ १०५॥ यो घृतपुष्यमित्रो ऽसौ पूर्यत्यखिले गणे। घृतं द्रव्यचेत्रकालभावास्वलितलब्धिमान् ॥ १०६ ॥ तत्र द्रयं घृतं चेत्रमवन्ती कालतः पुनः। च्येष्ठाषाढेषु मासेषु भावाद्रोरदिजप्रिया ॥ १००॥ गुर्वी तस्या धनेनान्यमन्यं मीलयता सता। षद्भिर्याचनया मासैः कच्छाद्त्यादितं घृतम्॥ १०८॥ वर्मेथ्यति चैतस्थाः प्रस्तायाः प्रयोजने । श्रवान्तरे घृतपुर्थमिवस्तां प्रार्थयेद् घृतम् ॥ १०८॥ ग्टहान्तरं परं नास्ति हृष्टासी तद्दाति सा। स यान्युक्किति सर्वेषीन् कियतार्थी घृतेन वः ॥ ११०॥ यख यावल्रमाणं तत्तावत्तसी ददात्यसी । वस्त्रलि अर्वस्त्रपुष्यमिचे ऽप्येवमना इता ॥ १११ ॥ द्रयं तचाम्बरं चेचमवन्ती मथ्राथवा । कालः ग्रीतर्तुर्वर्षा वा भावतो विधवाङ्गना ॥ ११२ ॥ क्रच्छेण परिधानार्थं तयैका पोतिकार्जिता। प्रातर्थापार्यियामि सो उथैत्य याचते सुनिः ॥ ११३॥ तसी ददाति तां तुष्टा सैवं सर्वगणस्य सः। तपसोर्जितया जब्धा वासः पूर्यतीपितम् ॥ ११४ ॥

दर्वलिकापुर्यमित्रो नव पूर्वाष्यधीतवान । सारत्य इर्नियं तानि विसारन्य न्याया प्रनः ॥ ११५॥ स तेन द्र्वेलो ऽत्यर्थं वन्धवोऽस्य वसन्ति च। पुरे दशपुरे रक्तपटपादोपजीविनः ॥ ११६॥ एत्यार्थरचितं ते तु प्राज्जनीं भिचवो ऽधिकम्। धानैकता न युवाकं धानमस्ति न ग्रासने ॥ ११०॥ त्राचार्याः प्रोच्रसाकं साधवो धानसाधवः । एष द्वं िकापुष्यमित्रो धाने न द्वं लः ॥ ११८॥ ते ऽप्यूचुः प्रागसौ स्त्रिग्धा हारभो ज्यभवद्गृहे । न चान्नोति तमधुना तेनासावतिदुर्वनः ॥ ११८ ॥ प्राह प्रभुरसावाच्यं विना भुङ्के न कर्हिचित्। ते तं साजः कुतन्तस्य प्राप्तिराख्यदयो गुनः ॥ १२०॥ त्रानयने घृतपुष्यमित्रसत्प्रत्ययायते। द्र्वेलिकापुष्यमित्रं निन्धुर्गुर्वोज्ञया ग्टहम् ॥ १२१ ॥ तं भोजयन्ति ते स्त्रिधं तत्र सस्पार् स अतम्। चारे चेप दव व्यर्थ तत्सो उभूत्तेन द्र्वलः ॥ १२२ ॥ स्त्रां स्त्रिधप्रदानेऽपि कप्रतां वीच्य तस्य ते। निर्विषा जग्रजः श्राद्धधर्मे श्रुलान्तिके गुरोः ॥ १२३॥

विन्ध्यो दुर्विषिकापुष्यमित्रस्य फल्गुरचितः । गोष्टामाहिल द्रत्येते प्रधानास्तद्गणे ऽभवन् ॥ १२४ ॥ विन्ध्यो ऽस्व्ययतिमेधावान् सूचार्यग्रहणचमः । त्रालापकचणे सूचमण्डच्यां सो ऽतिखिद्यते ॥ १२५ ॥

<sup>117</sup> c MS. ना। 120 a MS. प्राच्छः प्रमुसा॰ c MS. om. तं। 121 MS. आन्ये प्रतप्रथस्त्र तस्तर्मः। 125 a MS. विन्थास्त्र।

स प्राइ भगवनेत्या जापको से चिरेण तत्। प्रसद्य वाचनाचार्यवर्यः कञ्चित्प्रदीयताम् ॥ १२६ ॥ ततो द्रवं िका पुष्यमित्रस्त वार्थर चितः। श्रादिष्टो दत्तवान्सो ऽपि विन्ध्याय सूत्रवाचनाम् ॥ १२०॥ प्राइ द्वेलिकापुथमित्रो उन्येदाः प्रभूनप्रति । खामिनगुणितं बन्धुग्टहे विसारति अतम् ॥ १२८॥ श्रतो मे नवमं पूर्वं चयं याखत्यचिन्तितम् । इदि दथ्यरथाचार्या अतज्ञानाम्ब्राग्रयः ॥ १२८ ॥ महामेधाविनो ऽयख श्रृतं चेद्यात्यचिन्तितम् । हा तर्हि का कथान्येषां स्वभावादन्यमेधसाम् ॥ १३०॥ सानुग्रहो ऽथ शिखेषु भगवानार्थरचितः। श्रनुयोगं पृथक् जक्ने चतुर्धा सूत्रगोचरम् ॥ १३१॥ का जिक्युतमेको ऽसौ दितौय ऋषिभाषितम्। हतीयः सूर्यप्रज्ञित्रदृष्टिवादश्चतुर्थकः ॥ १३२ ॥ धारणाग्रहणाग्रातिं वीच्येव स कपाईधीः। कालदोषादनुयोगं चतुर्धा चक्कवान्पृथक् ॥ १३३॥ श्रयार्थरचिताचार्या यथा देवेन्द्रवन्दिताः । श्रासंस्तयोच्यते उन्येद्युर्जगुस्ते मथुरापुरीम् ॥ १३४॥ तत्र भृतगृहाखास यन्तरस स्थिता ग्रहे। इतस प्राम्बिदेहे उगानमस्तर्तुं हरिर्जिनम् ॥ १३५॥ नला पप्रच्छ देवेन्द्रो निगोदाङ्गिविचारणाम्। सौमन्धरजिनेन्द्रो ऽपि तामाचखौ यथाखितम् ॥ १३६॥

पुनः पप्रच्छ देवेन्द्रो वर्षेऽस्मिन्को ऽपि भारते। एवं निगोदजीवानां वतुं वेत्तीय किंन वा ॥ १३०॥ प्रभुः प्राच्च इरे वेत्ति वतुं तानार्यरचितः। कौतुकाहृद्धविप्रेन्द्ररूपं कलेन्द्र त्राययौ ॥ १३८॥ नला खरूपं पप्रच्छ निगोदप्राणिनां हरिः। प्राहार्यरचितः सम्यक् तच्छ्वेन्द्रो सुदं दधौ ॥ १३८ ॥ प्राहेन्द्रो भगवन्याधिर्मच्छरीरे महानयम् । ग्टल्लाम्यनग्रनं त्रृत कियदायुर्विलोक्य मे ॥ १४० ॥ ततस्तैर्जविकैरायुरस्य सम्यम्बिलोकितम्। यावदर्षप्रतमेकमागाचैतच्चतदयम् ॥ १४१ ॥ तत्रिन्तितमाचार्यभारतो उयं न मानवः। विद्याधरो खन्तरो वा रूपं चक्रे उन्ययाताना ॥ १४२ ॥ यावदर्षसहस्राद्यैरणनो ऽस्थायुषो नहि। ताविद्वसागरोपमप्रमाणं च तदागतम् ॥ १४३ ॥ ततो ऽस्य भवसुत्पाद्याचार्यैः प्रोत्तं भवान् हरिः। प्रीतः सीमन्धरकतां प्रशंसां हरिरणवक् ॥ १४४ ॥ माइन्द्रः परमप्रीत्या धन्या भारतस्रिरयम् । ई्ट्रम्स नृरतस्य यत्राभृद्ध्नोद्भवः ॥ १४५ ॥ द्रत्युक्वा गन्तुकामे ऽस्मिनाचार्याः प्राइह्नम्दः। प्रतीचस्व चणं प्रक्र यावदायान्ति साधवः ॥ १४६ ॥ ये ऽस्थिराः स्थिरता तेषां स्थाद्वते ऽद्यापि वासवाः। यदायान्तीति तच्छूला हरिरूचे प्रभ्रन्प्रति ॥ १४०॥

<sup>141</sup> a MS. मागाचच्छद्वयं। 145 a MS. दश्वमोद्भवं। 147 c MS. यदयं-नीतिच्छ्ला।

सुस्रचवः करिव्यन्ति निदानं वौद्ध माममी।

निःसत्त्वेन सत्त्वेन तेन यामि खमाश्रयम् ॥ १४८॥

कुर किंचिद्भिज्ञानमित्युक्ते सूरिभिर्हरिः।

विधायोपाश्रयदारविपर्ययमगाद्दिवम् ॥ १४८॥
श्राययुर्वतिनो दारमपश्यन्त दतस्ततः।

श्रवायान्त्वित ग्रह्मिर्क्ते तस्थान्तराययुः॥ १५०॥

प्रभो किमेतदित्युक्ते साधुभिः प्रभवो उभ्यधुः।

श्रवागादासवस्तेन प्रातिहार्यमदः क्रतम् ॥ १५१॥

दृष्टो उभविष्यसो उस्ताभिर्ने ग्रे किं सचितः चणम्।

तैरुक्तो हेत्रेरेतेषां निदानकरणात्मकः॥ १५२॥

देवेन्द्रवन्दिताश्चासंस्त एवमार्थरचिताः।
विचरन्तो उन्यदा जग्मुः पुरं दशपुराक्चयम् ॥ १५३ ॥
तदो उत्थितो उक्रियावादी मथुरापुरि सो उधमः।
पितरं मातरं धर्माधर्मादीनि न मन्यते ॥ १५४ ॥
तदा तच न वाद्यस्ति साधुसंघाटकस्ततः।
सक्वेन प्रेषि स्ररीणां तदा ते हि युगोत्तमाः ॥ १५५ ॥
द्रद्धलात्मभुभिर्गोष्टामाहिनः स्वस्य मातुनः।
प्रहितो वादन्विश्चिर्ष्टं तस्य चास्ति विशेषतः॥ १५६ ॥
चणादादे जितस्तेनाक्रियावादी निक्त्तरः।
हर्षेण रचितो वर्षाराचं तचास्तिकरसौ ॥ १५० ॥
दथ्युरन्येद्युराचार्याः कोऽच भावी गणाधिपः।
ज्ञातो दुर्वनिकापुष्यमिचस्तचोचितश्च तैः॥ १५८ ॥

तेषां खजनवर्गस्य संमतः फल्ग्रचितः। विदानगोष्टामाहिलय तमाह्रयाय सूरयः ॥ १५८॥ वसाज्यतेसकुमानां निदर्भनमदर्भयत्। त्रयो उपधोसुखीकत्य वसादीः पूरिताः पुनः ॥ १६०॥ वसास्तावन्त एव ख्सीलं किंचिसगरापि। वहवस्ताच्यावयवाः स्थानान्तर्निवेशनात् ॥ १६१॥ खजनांस्ते ऽभ्यधः सूत्रार्थीभयाभ्यां स मां प्रति । दुर्विकापुष्यमित्रो निष्पावकुटसंनिभः ॥ १६२॥ विज्ञेयसीसकुमाभः शुद्धधीः फला्रचितः। गोष्टामा हिलसाधुमां प्रत्याज्यघटतुल्यधीः ॥ १६३॥ तसाद्वं लिका पुष्यमित्रो गणस्ट्स वः। खजनानिति संबोधासी भिचां सूरयो दधः ॥ १६४॥ इंही दुर्वे जिकापुथ मित्रार्थं फलार चितम्। प्रति गोष्टामाहिलं च वर्तितवं यथा मिय ॥ १६५ ॥ पूर्चैरको ततो गोष्टामाहिलफला्रचितो । वर्तितव्यं भवद्भ्यां भो मयीवास्मिनगणाधिषे ॥ १ ६ ६ ॥ श्रपि चाकते कते वा न कुर्वे रोषमण्डम्। एतत्म हियते नेष तद्भायं भो सदोद्यतैः ॥ १६७॥ श्रनुशिष्योभयं पचिमत्यं सूर्यार्थर्चिताः। प्रत्याख्याय निराहारं ग्रभध्यानाद्ययुर्दिवम् ॥ १६८॥ श्रृतं गोष्टामाहिलेन खर्ययुः सूर्यो मम। त्रागात्पप्रच्छ गणस्त् स्थापितः को जनानिति ॥ १६८ ॥

<sup>166</sup> a MS. पुज्यरिक्तो। 168 d MS. व्ययर्दिवं। 169 b MS. मया for सम।

कुटदृष्टान्तमाकर्षं स्थिला प्रथगुपाश्रये। श्रायातो वसतावभ्यत्थितः सर्वैर्भइर्षिभिः ॥ १७०॥ तिष्ठाचैवेति तैरुकः स स्थिलोपाश्रये पृथक् । देषाञ्चर्याच्यत्यनान तु प्रक्रोति तान्मनीन् ॥ १७१ ॥ श्रय पौर्षमाचार्याः कुर्वन्ति न ग्रुणोत्यसौ। ब्रुते भवन्तो निष्पावसुटतुत्त्या महर्द्धयः॥ १७२॥ प्रियो उनुभाषते तेषां विन्ध्यस्त प्राणोत्यसौ । तच कर्मप्रवादाख्ये पूर्वं कर्मीच्यते उष्टमे ॥ १७३॥ यथैवं बध्यते कर्म कथं बन्धो उस्य चात्मनः। प्ररूपयन्तिचारे ऽस्मिन्नन्यथाभृत्स निज्ञवः ॥ १०४ ॥ तदिस्तरो ऽथ विज्ञेयो विज्ञेरावश्वकागमात्। चुन्धो न विन्ध्यस्तदाका[दिष] देषाद्वहिष्कृतः ॥ १७५ ॥ सूरिर्द्बेलिकापुथमित्रः प्राप्तः क्रमाद्दिवम् । ततान तत्पदोद्योतं ततो विन्ध्यो ऽप्यवन्ध्यधीः ॥ १०६॥

द्रत्यार्थरिचतगुरोरनुवास्य प्रिष्य-निष्पावनुमासदृग्रस्य च विन्ध्यसाधोः । संबन्ध [ वर्ष ] मिभधाय यमर्थसारं संप्राप्तवान्मवतु तेन सुखी जनो ऽयम् ॥ १७०॥

End of the Appendices.

# VARIA LECTIO.

#### FIRST SARGA.

32 d. द्वारेजिं A, Ca, Ah 1 Pu.-33 b यथानिधिः A, B, Ah 2. 3. Be, Pu,-47 a. • कष्ट C, कर्ष D, कष् Pu.-48 c. भांतरचं Ah 1. 3. Ca. Be, Pu.—726. मर्वेचितः Ah l. Be.—74 c अत्यय D, Ah l, Be.—77 d. नान्यथा seems to be the original reading, as all Mss. perhaps with the exception of B, have it. The preceding aksara is doubtful, C, Ah 1. वाकु; Ah 2. वाक्त Be, Pu. वाक्च; C pr. m., D, Ah 3. वाक हि.—81 c Be, Ca, Ah 1 अला पराभवं.—84 c. The Mss. spell क्रिरकोणापि or (D, Pu) शिरक्लेणापि; as शिरकादि occurs in the next verse, we ought to correct it here in भिरस्केनापि.—88d Ah 1, Pu. प्रमञ्जं; D प्रसन्नं.—91 c A, C sec. m., Be, Ah 1. 2. 3. भगवान 96 c A. Be. विसोक्य 114 a Ah 3 अर्षो : A आर्षा : Ca. Ah 1. 2. आर्षोगी : Be अर्षोगी :- 141 d राज्यवि • D. Ca. Ah 2 sec. m.—148 a जवाच च C, Ah 2, Pu.—168 a प्रवीयमानान् all Mss.! -d नार्हन्ति तन् Pu. नार्हन्येतन् D, Ca.-186 d for वराग्निं C has चीवरं, Ca. वसनं.—196 a सवीवदंस Ca, Ah 3 sec. m.—b पणांगनाः Ca, Ah 1. 2. 3, Be, Pu.—199 a अथायांतं Ah 1. 3, Ca.-253 d ग्राह्मात्मा B, Be, Ah 1.—262 d किस्मानुष्ये B, D, Ah 1.—269 c गुप्तिमतिः Ca, Ah 2. 3, Pu ; गुप्तिपतिः Be.—275 b वेदनां Ca, Ah 3.—284 d जंबच्टष all Mss.! 297 b ण्यामत् C, Ah 2, Pu.-301 c तिर्दं B, C sec. m., Ah 1. 3, Be, Pu. -305 b तेषां B, C sec. m., Ah 1. 2. 3, Be. -331 d महामतिः Ca, Ah 2, Pu. -349 b बडनाय्था A, D, Ah 1. 3, Be. - 376 a sहं द्वान्यन, Ca, Be, Pu, Ah 2. - 380 b यदेवं Ca, Ah 2.—414 b प्रत्याख्यातं C, D, Be, Pu, Ah 2. 3 pr. m.—423 c संप्रतः ग्राम्भे तामि॰ D, Pu.-430 b प्रभो B, Ah 1. 2, Be, Pu.-437 a नला B, Ah 1, Be.—444 d साधनं B, Ca, Ah 1.—345 d ॰ त्येवम॰ A, D sec. m., Pu.—465 b महेम्बर्: A, Ah 2. 3, Pu.—466 b in the margin of D is mentioned a variant यावदादश्वतारीं.

# SECOND SARGA.

13 c तदेव ख॰ B, Ah 1, Be.—22 a भाति for पित C sec. m., Pu.—86 c. d. च पश्चामस्त्व Ca. Ah 1. 2 sec. m., Be.—92 b सम्बाद्यिको॰ Be, Ah 1; सम्बान् प्रवो॰ A; सम्बान्विको॰ Ca.—102 a नला for तवा C sec. m.,

Ah 2, Pu ; प्रतीच्य for गमय्य .— c पत्तीवीदीयो Be, पंत्तीवोड्डीयो Pu.—107 d रय्यो Ca-116 b भविष्यति D sec. m., Ah 1, Be, Pu.-141 b चोत्य A; चोयः Be, Pu.—145 b जंबनानांग्रामोभिनं A.—170 c चौरी D, Ah 1. 3; चौर Pu, चौर्य Ah 2.—190 d मध्विद्वाखादिशुवत् all Mss. except Pu: विद्वादिपुंचत्. My reading is conjectural in order to restore the metre.—192 c पतायंते C, Pu.—199 c sदात्तदा Ca, Pu.—213 d नार्धन्या A, B, D, Be (so also in Abhidhānacintāmaņi 1021) 214 c ॰ मासारा C sec. m., Ca, Be, Pu, Ah 3.—240 b खार हे D, Ah 2.—241 a स्रथन॰ A, Be, Ah 2.—251 b प्रता यदि॰ D, Pu.—252 c चिंतावेशा स्फ • C, Pu, Ah 1.—254 d भांडो A, C sec. m., Be. Ah 3.—281 d च for च C, सु॰ Ah 1. Be. - 311 बंश for बंध in a: A, B, C, Ah 2 pr. m., Pu; in b: B, C, Ah 2 pr. m.-321 d ॰ रण्डिरि॰ Ca, Pu.-325 b नौ च A, B, D, Ah 1. 3 sec. m., Be, Ca. - 333 b बीचें C, Ah 2. - 343 b जांगलं A, C pr. m.; पिटलं पसं Be, Pu, C sec. m.—359 a • कोद्रवधनं C, Pu.—390 d all Mss. except A read the last pada: त्तदुत्पन इव क्रिनः This seems to be the correct reading; क्रिनिः however must be written for क्रिनः which is against the metre.—392 a समरीरं A, Be.—419 a तीर A. B. Ah 1. 2. 3, Be. 420 b अवि Be, Pu. This is perhaps the correct reading-435 c ॰ ग्रिसें ॰ Pu, ॰ ग्रि: ते ॰ C.-437 a स पश्चन C sec. m., Be, Pu.—444 d ॰ नात्र्यानया D, Be, Pu.— ॰ नया Ah 2.—458 b वसन D, Ah 2. 3, Be, Pu.—474 b मूर्ति Mss.—490 c गला C, D, Pu.-492 d नामां C, Ah 2. 3, Pu; नामं Ca.-546 d जारी Be, Ci. marg. चारीवड.-564 c चेटास A, B.-574 a सीसो॰ A, D pr. m.-628 d • स्पेवं C, Be. -644 d • मिप व॰ D, Ah 2. 3, Pu. -666 a चांडा॰ A.B.-672 c ॰ दंत्रा D, Be.-704 a लब्धावसरः C, Be.-707 d C corrects मेंडकाः is मंडकाः, and adds a Guzerati gloss i. marg. तेइज गफा तेस्क पंत्रिम मासं. Be, Pu read मेटका:, Ah 1 मेड्रका:-732 c घरघरा॰ A, Be, Ah 2.

# THIRD SARGA.

18 d विभवे॰ A, Ah 3, Be.—43 c तसाद॰ C, तसास्वंध॰ Be.—61 c सुखदं all Mss. except D; सुषद seems to occur only in Vedic Literature.—64 d यदा यदा A, B, Ah 1. 3.—75 d मतिः C sec. m., Be.—86 d चन्दनेन तनोयमा all Mss.—99 d ॰ त्तदेवा D sec. m., Ah 1. 3.—104 b बिलोसिस च A, Ah 3.—108 b ऽवसत् C, Pu.—112 c पदसंड C, Ah 1, Be.—161 a राजाप्र॰ A, C, Pu, Ah. 2. 3.—163 d भूवं सखे D, Ah 3.—165 d च for तु C, Ah 2.—169 c सुष्पापं Ah 1. 2; d रोधो वारिधेः Be, Pu, Ah 4. 2.—173 c स्रोधाशाः Ca, Ah 1.—174 d भूष all Mss.—182

b बंधवाः Be, Ah 1. 2. 3 (3 corrected from बंधवः)—184 a तदे हिलोकिक A, C, Pu, Ah 3.—185 d ॰ कथानिधः D.—194 d गीतं A, Ah 1. 2.—197 b वहाय D sec. m., भहाय Be, चटाय A, वटाय Pu.—200 a समंपदानु॰ A, C, Pu, Ah 1. 3.—212 c यदोत॰ D, विदात॰ Ah 1.—214 d वसंतपुरपत्तनं A, Be —220 a कपूरपूर॰ C, Be.—226 a तत्पार्थे D, Ah 3.—245 d ॰ झूवे Ca, Be, Pu, Ah 2. ॰ झूवे Ah 1.—256 b ॰ पाद्यो॰ all Mss. except Be.—after 283 Ca has the following verse: निनदन्तंगलातोदाः पटन्तंगलपाटकः। चत्तार्थमाणलवणो गीयमानगुणात्कर (sic); C adds this verse i. marg. but reads the last pāda: सकीयमानसंगलः।

#### FOURTH SARGA.

28 c प्रचेतु • Ca, Pu; प्राववु • Ah 1. 2. 3, Be.—42 d सक्षी C, D, Ah 1. 2, सक्री Pu, सकी Be.

#### FIFTH SARGA.

1 a इतस्य A, Pu.—3d यानसिन्नः Ah 1, C sec. m.—6 d कांचनं D, i. marg.: पंकजं पाटांतरं—31 b तथा Ca, Ah 1. 2. 3—महणीं नौ C, Pu, Ah 1. 2. 3.—40 d ब्रूथ Mss.—72 b क्लात्यर्थ A, D sec. m.—106 a अवस्त्रिर D, Ah 1. 2. 3.

#### SIXTH SARGA.

28 d इ:खं करोति Be, D sec. m.,—29 d वाचो D, B; वाचं Ah 1.—37 d and 38 c instead of कीटकाः A has क्रमयः, Ca क्रमयः—71 c भवइःखे A, Ca.—77 d यतो भवं Be, A 1. 2; भवः Ah 3; न का Ca.—87 b संधारणा D, Ah 1.—d जोके A, Ah 1, Pu.—117 c ब्रूत A, Ah 1; ब्रूय the remaining Mss.—142 d ंदिले B, C, Pu, Ah 1. 3.—219 d वदिवा D, Ah 1, Be.—239 d ंदुस्करः Ca, Ah 1. 2, the correct reading is probably उद्दक्तरः found only in Ah 3.—246 a बाज्यह्या C, D, Be, Ah 2.

# SEVENTH SARGA.

15 с मात्रोध Ca, Ah 2 sec. m., मात्रोब्बा॰ D, Ah 1. 3; 2 pr. m.—32 a तेनाध Be, Pu, Ah 3.—42 a सम्द्र॰ Ah 1, सुग्नः॰ Ah 2, सन्नू॰ Be.—56 b. The second pāda in Ah 1. 2. 3 reads: एवं च व्यप्रतार्थन्, so D pr. m., C i. marg., B (वि॰ for व्य॰).

# EIGHTH SARGA.

8 d •भूज्जी • Ah 1.—23 b, c जचे वरविर्मुदा। महन्द्रला पुनसासु C.— 30 b सभात् Pu, Be, Ah 1. 2. 3.—34 b सोथ for सार्थ A.—48 a सञ्च • or सज्ज बीl Mss. except Pu; सज्यंते चात्र मस्त्राणि D.—60 b विचारणं A, C, Pu.—77 a महासच्जे Be, Pu, Ah 2. 3.—84 d प्रक्रष्टसन • D.—119 b निवेम नं Ca, Pu, Ah 1. 2.—122 a ॰ चीवसत्ये B, Be, Ah 3.—133 c इंयु • A, B, Be.—136 c ॰ इब्लर्रकार C, Pu, Ah 2 pr. m., 3—156 b. and 159 b मजुन for मजुनि in Ca, Be, Ah 1. 2. 3.—169 a समाधितंतो all Mss. except Pu.—178 c इइसप्यधिकं B, C, Be, Ah 2.—183 d खीइ • B, C 213 b प्रतिवेम • Ah 3; • मिन • Pu; • मिन • Ca.—215 b • राजा A, C, Pu, Ah 2; नंदो C, Ah 2.—217 b तदा Ca, Ah 1.—219 a योचे C, Be, Pu, Ah 1. 2 pr. m.—233 b इन all Mss.—261 d • मज्जेति C.—263 c नाटकं B, Ah 1; • नाइकं C.—283 c सनरद्धा A, C, Ah 1; सनरं Ah 3; संतरं Be; सनस • Ca; समर D, A 2 pr. m.; समरन • Pu.—292 b चोव्या B, C, Ah 2. 3.—344 b, 345 a, 360 b: our Mss. usually spell कोखिक instead of कौखिक, and in 348 c, 349 c, 350 b हिन for हिन!—365 b मवामची Ca, Ah 3.—367 a समुद्देनेः Ca, Be, Pu, Ah 3.—368 b ज्यो सि सहेम्मिन A, D.

#### NINTH SARGA.

73 a किसुङ्गग्र B, C, D.

#### ELEVENTH SARGA.

16 с पश्चत all Mss.—46 b महैव for अन्वेव A.—47 a कथयामासुर्भे Ah 2. 3.—52 a खाडुं खाडुं A, C, Pu, Be; खाडुखाडु॰ Ah 3.—56 d स्थान्तरा D; स्थान्नथ (!) Ah 1.—62 c d the second line in Ah 2. 3: अवकः संप्रतिरभूत् विशेषेण तदादि तु ॥—64 d अपिथकं Ah 2. 3, Pu.—86 d जपासनं Ah 3, Pu.—103 c अकार्यंत महासवाः A, B, D, Pu, Ah 1. 2. 3.—111 d शिकधमः Mss.—117 समाचारी in a Pu, in c Be, in both C; विभन्नस्थ (!) A,C,D, Pu.—130 d विश्वतं all Mss.—150 b सुकुमारः Ah 2. 3, Be.—160 b तु for च Ah 2. 3, Be.—168 d व्हणं Ah 2. 3.—178 d व्ह्यता च देचं C, Ah 1.

# TWELFTH SARGA.

1 b ति for च Ah 2. 3.—27 a च जात॰ Ah 1. 3, Be.—122 d ॰ प्यदः A, Pu; ॰ प्यथ D.—158 a ज्येष्टमा॰ A, Ah 3, Pu.—224 d वा for च Ah 2, Be.—233 a ॰ पूर्वातं A, C.—d पूर्वभृत् A, C; पूर्वभृत् Pu.—249 b इतिमाणी all except Ah 3.—259 a एवं च Be, Ah 1. 2. 3.—263 c d मोइतिमिर्ध्यांतदीपिकां—266 b खाम्यस्ति Be, Ah 2.—267 b तस्य धर्मी निग्नम्य च D; all remaining Mss. have the reading of the text, some with the variant त धर्म.—277 b ॰ द्योविंद Ca, Be, Pu, Ah 1. 2. 3.—291

d ॰ सुनः C, Be, Ah 2.—298 a b विषया हि नितंतियो विषयाः स्युविषोप्पाः Ah 2. 3—300 b ॰ स्यम्ं A,C,D, Ah 3.—after 306 D insert the following verse: तया ग्रह्मेता प्रत्रचा योवच्चातिनोऽप्रतः। तसात्स्यानान्मुनीन्द्रोऽपि विदारं चक्रवांस्रतः॥—320 a अस्यादुःखार्षवादस्यान् Be, Pu, Ah 1. 2. 3—325 b खर्मयायिनं A,C,D.—329 a युवा D, Be, Ah 1. 2. 3.—355 d सुद्दाभवत् C, Pu.—356 b यस्यां for यव Be, Ah 1. 2. 3.—364 d भांकार A, D.—367 b खास्यचान्तर C,B,D, Pu, Be Ah 1. 3.—377 c विस्तिः Ah 1, विस्ति the remaining Mss.

#### THIRTEENTH SARGA.

1 a ॰ बोदायिन ॰ Ah 1.—16 d तासामित Ca. Pu—33 a ॰ वदत्याधु Ah 2.—42 c ॰ दुपपुरपामे Ah 1. 2, ॰ दुरपा॰ C, ॰ वरपा॰ Be, ॰ सरपा॰ D, ॰ जवपा॰ Ah 3, ॰ द्यनगरयामे Pu.—59 b रागपिविचितः C, Pu.—75 e यदिद् A,B,C,D, Pu.—111 d तमो वयं A,D C, Be, Ah 2.—124 a गंतुमु॰ Ah 2. 3.—133 d ॰ योगभाक् Ah 2. 3.—151 b क्यं च नः C,D, Ah 2.—164 d विज्ञीनय चणादिष Ah 1. 2. 3. Pu,—179 d तदा for तथा C, Pu.—185 c जीवितासः all Mss. except Ah 1.—199 c जिनाचीया॰ A,C,D, Ah 1.; जिनादीना॰ Be.—The verse जंबूमुनिप्रस्ति is wanting in Ca, Be, Pu, Ah 1. 3.

# CORRIGENDA.

| 1 77 d        | for वाक्षुतीऽन्यथा | read   | वाग् चिनान्यथा               |
|---------------|--------------------|--------|------------------------------|
|               |                    |        | (cf. Varia Lectio).          |
| 84 c          | ,, शिरस्त्रेणापि   | ,,     | <b>शिरक्केना</b> पि          |
| 99 d          | ,, यद्येवं         | ,,,    | यदेवं                        |
| 168 a         | ., प्रवीयमानान्    | ,      | <b>ं</b> भागान्              |
| 214 b         | ,, ०धिरह्य         | ,,,    | <b>ं</b> भिरोष               |
| 215 d         | ,, नियुक्तैः       | 32     | ऽभियुक्तीः                   |
| 217 a         | ,, सहितः ताभि॰     | - ,, - | <b>चित्र</b> साभि॰           |
| <b>24</b> 0 d | ,, संक्रान्तव॰     | 23     | संक्रान्तं व०                |
| 262 a         | ,, ॰ज्ञाप॰         | .29    | ॰ <del>ज</del> ्ञ <b>प</b> ० |
| 277 с         | ,, चाभ्यु॰         | 97     | वाभ्यः                       |
| 290 d         | ,, दितीयकीव        | ,,     | दें तियोकीव                  |
| 323 b         | ,, भारय॰           | . ,, . | <b>धारय</b> ॰                |
| " d           | ,, तत्पदा॰         | ,,     | तत्पादाः                     |
| 355 c d       | ,, गार्चस्यवन्नो   | ,,     | गार्चस्थावप्ती               |
| 398 d         | ,, ग्रारिकाः       | ,,     | <b>मारिकाः</b>               |
| 416 c d       | ,, ॰स्तं सा॰       | ,,     | <i>॰स्तस</i> । ०             |
|               | ,, विविधाः         | ,,     | विविधा०                      |
| II 36 b       | ,, लिषामपि         | 33     | <b>व्यामिमे</b>              |
| <b>40</b> a   | ,, ऋषभः श्रेष्ठी   | ,,     | <del>फ</del> रपभन्ने छी      |
| 71 c          | ,, ,, ,,           | ,,,    | p) 2)                        |
| 121 e         | ,, प्रवच्यायां     | ,,     | ॰ या                         |
| 138 a b       | ,, जम्बुसु॰        | ,,     | जम्बर्मु०                    |
| 158 b         | ,, बन्धुनां        | ,,     | वध्नां                       |
| 210 a ,       | , गजेन इन्य        | ,,     | ्र :<br>गजेनाचन्य            |
| 216 a ,       | , गजो              | ,,     | गजः                          |
| 254 b ,       | ,, ॰ष्मुर्मिके     | ,,     | <b>्प्य</b> मिंके            |
| 269 b ,       | , सांतथा           | ,,     | र्भ<br>सा <b>न</b> चा        |
| II 311 a and  | b: for बन्ध        | ,,     | बन्ध०                        |
| 312 b fo      | or भो              | ,,     | भोः                          |
| 324 c ,       | , अन्यदा द्वारा०   | ,,     | <b>चन्यदादारा</b> ॰          |
| 333 b ,       | 20 20              | "      | बीजे                         |
| 342 b ,,      | . जाइं <b>लं</b>   | 10 B F | waii                         |

```
360 a
                      ० मे जिने
                 for
                                             ० भे जिने
                                     read
       363 d
                                             वा
      376 a
                       • निर्विन्नं
                                             ॰ निर्विषाः
      390 d
                       ॰द्त्यन र्व विट्किमिं ,, ॰त्तद्त्यन र्व क्रिमिः
      391 b
                      •साद्यन्
                                             ०ख।द्यन्
      392 bc
                       ०पुरे प्र०
                                             • पुरप्र•
      418 a
                      वार्यमानो
                                             वार्यमाणी
      431 b
                      ॰रिप
                                             ॰रिय
      443 d
                      ल्य ॰
                                            हथे •
      444 a
                      ्नाष्टः
                                             ०ना श
      452 a
                      ॰र्यमा जी॰
                                             ॰ दंग्धोळी ॰
      462 b
                      एकस्
                                            रकस्य
      490 c
                      गच्छ नि०
                                            गच्छानि०
                  ,,
      508 d
                      दया गले॰
                                            द्यागत्ये •
                  ,,
      546 d
                      •द्वारिब॰
                                            • दारी ब॰
                                      ,,
      574 a
                      सी सो ०
                                            नीसो॰
                                      ,,
     591 c
                      ेत्यदो
                                            ेत्यहो
                                      ,,
      596 a
                      तत्त
                                            तच
                                      ,,
      324 b
                      च
                                            सा
     720 d
                     महावानर ०
                                            महान्वान र०
 11 81 d
                     ंत्पत्रतं
                                            • त्यं व्रतं
     113 a
                     दारिद्रेण
                                            दारिद्रेगण
     156 d
                     च कतार्थय
                                           चरितार्थय
 IV 48 a
                     प्रास्भव
                                           प्राजना
     50 b
                     ॰ सेव
                                           •स्वेष
                                     ,,
  V 8 d
                    तथैव
                                           तचैव
                                     ,,
     66 b
                    भवन
                                           अवत्
                                     ,,
     98 d
                    यमोच्यत
                                           यमोच्रत
 VI 30 a
                     वत्यजायी
                                           ०वत् स जायी
                                     22
     120 d
                    तथा
                                           तया
    After 125 add युगां॥
              for निजागस
     136 a
                                           जिनागम
    170 d
                    ॰ मानीयत
                                           • सनी यत
    239 d Compare Varia Lectio.
    246 b
               for
                   सइ
                                   read
                                           पि हि
7II 18 d
                    ०सा
                ,,
                                           •सदा
```

00

| 372    |        |     | COR                | RIGEN | DA.                   |
|--------|--------|-----|--------------------|-------|-----------------------|
| VIII 7 | 9 b    | for | यायी               | read  | यायाद्                |
| 14     | 49 b   | ,,  | ব্ৰ                | ,,    | ऽध                    |
| 1'     | 78 c   | ,,  | <b>ু অধি</b> ক     | ,,    | ॰ भ्यभिकां            |
| 29     | 92 a b | ,,  | चोग्णा रब्बा       | ,,    | चोषारचा॰              |
| 30     | 69 d   | ,,  | च नः               | ,,    | जनाः                  |
| 4:     | 21 c   | ,,  | निवेश्             | ,,    | निषाद०                |
| 4      | 37 a   | 52  | साभ॰               | * **  | साइ॰                  |
| IX 5   | 6 a    | 49  | सदा                | 3,    | तदा                   |
| 7      | 3 a    | ,,  | किसु <b>द्भ</b> ा॰ | 7,    | <b>कि</b> सुद्विग्र ॰ |
| XI 3   | 7 b    | ,,  | ततः                |       | पुनः                  |
| 8      | 9 d    | ,,  | वतर्या॰            | ,,,   | वर्तया०               |
| 1      | 18 c   | ,,  | ं भादा ः           | ,,    | ०सन्दा०               |
| XII 1  | 58 a   | ,,  | च्चेष्ठ            | >>    | च्चेष्ठे              |
| 2      | 10 с   | ,,  | ते सा॰             | ,,    | वेऽसा०                |
|        | 08 b   | 33  | <b>०ङ्गन्तर्</b> ० | ,,    | ०ङ्गान्त <b>र</b> ०   |
|        | 76 d   | ,,  | बन्धर              | **    | बन्धरं                |
| XIII I |        | ,,  | तुंद्योतिय         | ,,    | द्योतयितुं            |